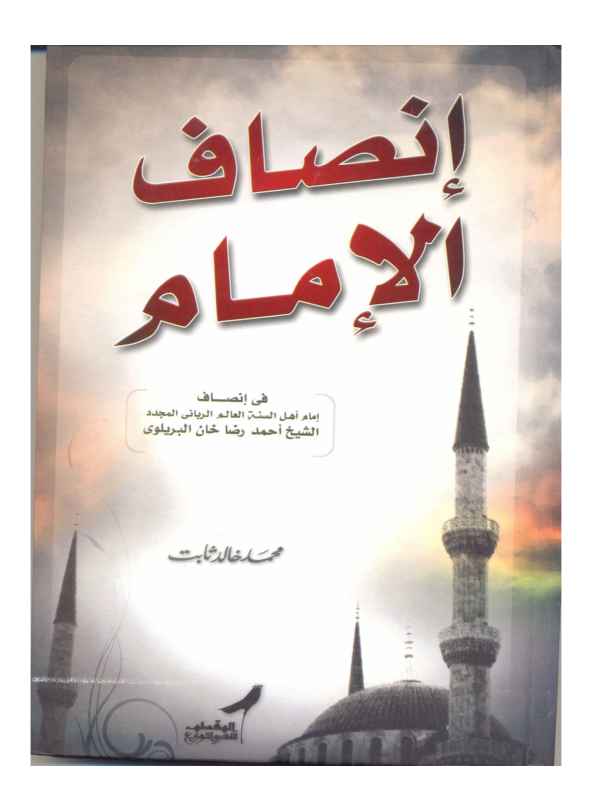
......لإنصاف (الإمام......لينصاف اللهمام.....



١

................إنصاف (الإمام...........

# إنصاف

فى إنصاف إمام أهل السنة العالم الرياني المجدد الشيخ أحمد رضا خان البريلوي

محسّدخالد ثابت



.....لإنصاف اللإمام......لينصاف المسام......

# قال رسول الله صلى الله عليه وسلم

"إذا ظهرت البدع ولعن آخر هذه الأمة أولها فمن كان عنده علم فلينشره، فإن كاتم العلم يومئذككا تم ما أنزل الله على محمد"

(أخرجه ابن عساكر في تاريخ دمشق وابن عدى في الكامل والخطيب في التاريخ) ......................إنصاف (الإمام...............

## تقريم

بسم الله والحمد لله والصلاة والسلام على خاتم رسل الله سيدنا محمد وعلى آله وصحبه ومن والاه وبعد:

ففى يوم من أيام شهر ربيع الأنور اتصل بى على الهاتف أحد الأصدقاء وسأرمز له ـ هنا ـ باسم الدكتور "حبيب"، لأنه فعلاً حبيب إلى قلبى، وله على أياد ومآثر، وقال لى إنه اطلع على كتاب قمت بنشره، وإنه متألم جدًا لأن أقع في خطأ جسيم كهذا!

فسألته عن عنوان الكتاب الذي يقصده، فقال: "حدوث الفتن وجهاد أعيان السنن"!

ثم راح يكلمني عن "البريلوية"، وأنهم فرقة زائغة، وأنهم يكفرون سائر المسلمين، وأنهم كذا وكذا..

وقد دُهشت جدًا لسماع هذا الكلام من صاحبى الذي جمع الله له أفضالا شتى منها العلم الواسع والفقه، والتصوف، والذكر والدعوة والتعليم والتربية، والعمل العام وغير ذلك مما لا أكاد أحصيه. وهو فوق ذلك على خلق نبيل وتواضع لا تكلف فيه.

فكان من معرفتى بسعة صدره وحسن خلقه أن دعوته لزيارتى فى بيتى، فلبى مشكورًا. وحاولت أن أشرح له ما عرفته عن الإمام أحمد رضا خان البريلوى، وكيف وصلت إلى هذه المعرفة، لأن فى ذلك إجابات عن كثير من الأسئلة، وكشف لكثير من الغموض والإبهام.

......لإنصاف (الإمام......

لكننى لم أتمكن من هذا الشرح الذى أردت فى ذلك الوقت، وقال لى الدكتور "حبيب": أنت على صلة بالدكتور على جمعة (مفتى الديار المصرية الحالى) فلهاذا لا تعرض عليه أمثال هذه الكتب قبل أن تقدم على طبعها؟

ثم قال لى إن الدكتور "س"، وهو من تلامذته، وعالم أزهرى له سمت وأدب وعلم جمّ، قد اطلع على الكتاب واستاء جدًا من قيامى بطبعه، وعرض ـ مشكورًا ـ أن يقوم لى بمراجعة أى كتاب تطوعًا، حتى لا أقع فى مثل ما وقعت فيه هذه المرة.

وأعطانى رقم تليفون الدكتور "س" فكلمته، وعرض على خدماته صادقًا ومحتسبًا، وسمعت منه فى ذم "البريلوية" أضعاف ما سمعت من الدكتور "حبيب".

سألت فضيلة الدكتور "س" عن مصادره التي استقى منها معلوماته عن "البريلوية"، فذكر ـ من أهمها ـ كتاب "البريلوية" لإحسان إلهي ظهير واصفا مؤلفه بأنه "وهابي قُح".

ولاشك أن فضيلة الدكتور من أكثر الناس معرفة بوسائل الوهابية في هجومهم على رموز أهل السنة، ومع ذلك صدّق هذا الوهابي "القح" على حدّ تعبيره، فلهاذا لم يصدقهم فيها قالوه في حق الأشعرى والغزالى وعبد الوهاب الشعراني، وصدقهم الآن في حق أحمد رضا خان البريلوي إمام أهل السنة في قرننا العشرين، وإمام المحبين لحبيب رب العالمين، وإمام المادحين، وإمام المفتين المتقين، وإمام العلهاء العاملين وإمام وإمام المادحين، وإمام المفتين المتقين، وإمام العلهاء العاملين وإمام

٥

المجاهدين، وقل ما شئت في وصف علومه وأخلاقه. وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء.

لذلك أقول لك يا فضيلة الدكتور: لو عرفته ما قلت في حقه ما قلت، ولا في جماعته التي هي بحق جماعة أهل السنة في القارة الهندية، والتي لا تزال تقف في وجه المبتدعة والملاحدة.

أما كتاب "حدوث الفتن" الذى أثار حفيظة الشيخين فهو كتاب على منهج أهل السنة، يتكلم في نشأة الفرق المبتدعة، وبيان عقائدها، وجهاد الإمامين الأشعرى والماتريدى لها، ثم جهاد علماء أهل السنة في الهند لهذه الفرق جهاد الأبطال الأبرار. ومن هؤلاء العلماء الإمام المجدد الرباني الشيخ أحمد رضا خان البريلوى.

إنه كتاب، لو أن صاحبه الأستاذ محمد أحمد المصباحى، لم يكتب غيره لكفاه، ولأصابته بشرى النبى صلى الله عليه وسلم حين قال: "إنه سيصيب أمتى فى آخر الزمان بلاء شديد، لا ينجو منه إلا رجل عرف دين الله فجاهد عليه بلسانه وبقلبه، فذلك الذى سبقت له السوابق"" لو أن صديقى الدكتور قرأه لما خفيت عليه كنوزه وفوائده.

من ضمن الفرق التي تكلم عنها الكتاب: الوهابية؛ كيف نشأت؟ وكيف دخلت الهند؟ والفرق التي قامت عليها؛ منها الحديثية "السلفية" و"الديوبندية" و"الندوية" (نسبة إلى ندوة العلماء) وجماعة التبليغ....

وهذه المدارس الوهابية في الهند انتشر خبرها في بلادنا العربية وذاع

<sup>(1)</sup>رواه البيهقي في شعب الإيمان.

......إنصاف (الإمام.....

صيتها وحَسُن الظن بها لأنها تغلفت بأغلفة من اللين والرفق على عكس الوهابية السعودية التى اتسمت بالفظاظة والغلظة. ثم إن هذه الوهابية الهندية الديوبندية ادعت التصوف سلوكًا، والحنفية السنية مذهبا فقهيا، والماتريدية عقيدة في محاولة منها لتحقيق هذا التزاوج المستحيل بين المتناقضات؛ بين عقائد الوهابية وعقائد أهل السنة.

ومع أن الدكتور "حبيب" والدكتور "س" ممن يقاومون العقيدة الوهابية ويحذرون منها بشدة إلا أننى أخشى أن تكون قد دخلت عليها من نافذة "الهند" بعد أن أوصدا دونها باب "نجد".

وهأنذا أشرح لهما ـ ولكل من كان مثلهما يريد الحق لا غير ـ ما غاب عنهما، وظنى بهما أنهما ممن يرجعون إلى الحق إذا بزغ نوره

\* \* \*

.......................إنصاف (الإمام..............

# كيف توصلت إلى معرفة الإمام أحمد رضا خان البريلوى؟

في حوالي سنة ١٤٢٦ من هجرة سيد الكائنات صلى الله عليه وسلم الموافق سنة ٢٠٠١ من ميلاد السيد المسيح عليه السلام وقع في يدى كتاب بعنوان "ساعة مع العارفين" للأستاذ سعيد الأعظمى الندوى طبع دار الاعتصام بالقاهرة، ووجدته يتكلم عن ثلة من العارفين، بدأهم بسيد الطائفة الإمام الجنيد، ثم عدد من الأولياء والعارفين بالهند منهم المجدد الشيخ أحمد السرهندى، والملك الزاهد أورنك زيب والشيخ ولى الله الدهلوى وغيرهم. فرغبت في إعادة طبع هذا الكتاب خاصة أنه نفد من دار الاعتصام منذ سنوات ولم يُعد طبعه. فأخذت أسأل عن المؤلف حتى أحصل منه على إذن بالنشر. وفعلاً وُفقت ـ بعد مدة ـ للاتصال به وتفضل علينا بهذا الإذن.

من ضمن الشخصيات التي تكلم عنها المؤلف في كتابه: الشيخ إسهاعيل الشهيد، والشيخ أحمد بن عرفان الشهيد. وكلاهما استشهد في معركة واحدة مع طائفة "السيخ" في شهال الهند، وقد لاحظت في ترجمتها كثيرًا من الغموض، فكتبت ـ آنذاك ـ في مقدمة الناشر ما يلي:

"ثم نلتقى بالإمام المجاهد الشهيد السيد أحمد بن عرفان الذى أوقد جذوة الجهاد، وقاد المجاهدين حتى لقى ربه فى أشرف ميدان، ميدان الشهادة.

..... إنصاف (الإمام .....

نشأ فى بيئة صوفية كابرًا عن كابر، ورضع لبنها الصافى، لكنه عندما شب استقل عنها، ربها بحثا عن طريق آخر أكثر إرضاءً لنفسه، وربها نفورًا من بعض مظاهر الفساد التى لحقت بالتصوف فى عصره!

على أية حال فإننا نلاحظ بعض الإبهام فى هذه الناحية سواء فى هذا الكتاب الذى بين أيدينا، أو فيها كتب الشيخ أبو الحسن الندوى عنه فى كتابيه: "إذا هبت ريح الإيهان" و"الإمام الذى لم يوف حقه من الإنصاف والاعتراف".

فهل كان السيد أحمد متأثرًا بالدعوة الوهابية التي نشبت في جزيرة العرب وأصبحت تسيطر على الحرمين الشريفين بمكة والمدينة؟

يبدو أن هذا ما حدث فعلاً، وإن كان لم يأخذ عن الوهابية حربهم على المسلمين دون الكفار بدعوى أنهم مشركون، لأنه قام فعلاً بجهاد الكفار في الهند.

لكن محاولة تطبيق الأفكار الوهابية بالقوة على المسلمين في "بيشاور" كانت السبب في النكبة الرهيبة التي تعرض لها السيد ورجاله، إذ قام عليهم الناس ففتكوا بهم فتكًا شديدًا، وكانت هذه النكبة هي السبب الأكبر في الهزيمة التي مني بها أمام جيش السيخ، والتي استشهد فيها.

ويؤيد هذا الرأى أن صاحبه الشيخ إسهاعيل الشهيد له كتاب اسمه "رسالة التوحيد" يشتمل على ترديد واضح لعقائد الوهابية في تشريك وتكفير المسلمين بسبب زيارة الأضرحة والتوسل بأصحابها...

هذا مع أن السيد أحمد بن عرفان لم يكن بحال طالب دنيا ولا ساعيًا لملك، وإنها كانت نيته صادقة في جهاد أعداء الله، وجمع شمل الأمة، وإن كان أخطأ الطريق إلى ذلك باتباع عقائد المبتدعة والخوارج، عندما انخدع بظاهرهم وما ادَّعوه لأنفسهم من أن دعوتهم دعوة التوحيد.

لكن الإمام اعتذر بعد ذلك بأجمل كلام، مما ينم عن صفاء معدنه، ونيته الحسنة، وصدقه مع الله فيقول رضى الله عنه:

"وأعود فأقول: إن كان هناك تقصير وقع منى نحو الدين ولا أدريه، فيجب أن ينبهنى عليه هؤلاء الناس بالحكمة والموعظة الحسنة... وأسأل علماء الوقت الحاضر أن يقوموا بواجب الأمر بالمعروف للناس عامة ولهذا العاجز خاصة (يقصد نفسه) والنهى عن المنكر،

<sup>(1)</sup> رسالة التوحيد يعنى ترجمة كتاب "تقوية الإيهان" للشيخ إسهاعيل بن عبد الغنى الدهلوى الشهيد، تعريب وتعليق وتقديم الشيخ أبو الحسن الندوى، طبع المجمع الإسلامي العلمي، ندوة العلهاء، الهند، الطبعة الثالثة ٢٠٤١هـ -١٩٨٦م.

......لنصاف (الإمام ..........لانصاف الإمام ......

ويدعونا إلى الطريق المستقيم، وكل مشكلة أو اعتراض يخطر ببالهم أو يتلجلج في صدورهم يجب أن يشافهوني به، ويقيموا عليه الدليل الشرعي، ليتمكن هذا الفقير من إصلاحه والانتقال من عبادة النفس إلى عبادة الله وحده، وهو مستعد للتوبة من كل ما يخالف أمر الله ورسوله في قوله وعمله، ويثوب إلى الطريق الصحيح، ولكن الذين يثيرون الخلاف وينالونني بالاعتراض، إذا لم ينبهوني على ما أقترفه من ذنب، ولم يحدثوني في هذا الموضوع، فسوف يعود وبال ذلك عليهم وهم مسئولون عنه.." انتهى.

رضى الله عن الإمام المجاهد أحمد بن عرفان الشهيد، فهو يربينا على الرجوع إلى الحق، كما ربّانا من قبل على حب الجهاد وبذل النفس والمال في سبيل الله.

وهذه فضيلة أخرى تضاف إلى فضائله، ودرس جديد من دروسه البليغة؛ ما أحوجنا إلى تعلمه والعمل به.

فكم من الناس، إذا اكتشف أحدهم أنه قد خرج عن طريق الله ورسوله، وأوغل في مسالك الباطل، وأراد أن يتوقف ليعود إلى الحق تمردت عليه نفسه، وخوّفته من الناس، ولو كان مراعيًا لله وحده ما عبأ بالناس ولا بشيء!!

هذه الظنون التى نشأت عندى بمطالعة سيرة الشيخين راحت تتأكد يومًا بعد يوم، وعلمت أن الشيخ إسهاعيل الشهيد تأثر بالعقيدة الوهابية وهو أول من بثها في القارة الهندية، وأن سبب قيام أهل بيشاور على حركة الشيخ أحمد بن عرفان الشهيد هو هذا.

وبعد سنوات عندما طالعت كتاب حدوث الفتن وجهاد أعيان السنن لمؤلفه الشيخ محمد أحمد المصباحي وجدته يذكر الشيخ عبد الغفور السواتي في الطبقة الأولى من طبقات علماء الهند الذين حاربوا البدع وناضلوا عن الدين الحنيف. فقال عنه:

"إمام المجاهدين، وشيخ الإسلام في "بيشاور" (من باكستان الآن). حارب الإنجليز محاربات عنيفة، وساعد سيد أحمد الرأى بريلوى (أحمد بن عرفان) والمولوى إسماعيل الدهلوى (الشهيد) حين بلغا "بيشاور" وقاتلا "السيخ". لكن لما أعلنا عقائدهما الشنيعة خالفهما جهارًا، وأمر تلاميذه بالرد عليهما والذب عن حوزة الدين"".

<sup>(1)</sup> ساعة مع العارفين لسعيد الأعظمى الندوى، طبعة دار المقطم بالقاهرة ٢٠٠٥م، مقدمة الناشر ص١٠١-١٣.

<sup>(2)</sup> حدوث الفتن وجهاد أعيان السنن للشيخ محمد أحمد المصباحي، طبعة دار المقطم بالقاهرة ٢٠٠٨م ص ١٤٢.

......إنصاف (الإمام......

كان أمر السيد أحمد بن عرفان الشهيد لا يزال يشغلني قبل أن أتعرف على الإمام البريلوى ومدرسته التي ينتمى إليها الشيخ المصباحي مؤلف كتاب "حدوث الفتن".

في ذلك الوقت كتبت رسالة للدكتور سعيد الأعظمي مؤلف "ساعة مع العارفين" استوضح منه بعض النقاط الغامضة، لكني لم أجد في ردِّه ما يشفى الغليل. وكتبت أيضًا لصديقي الدكتور مصطفى سليان الندوى المقيم بالمنصورة بمصر، وهو ممن تخرجوا من "ندوة العلماء" بالهند، وكان من تلامذة الشيخ أبو الحسن الندوى. ولكن لم تأت منه إفادة أيضًا.

ثم ساق الله إلى أحد طلاب الدراسات العليا بالأزهر الشريف واسمه عبد النصير أحمد ناتور من ولاية "مليبار" بجنوب الهند، وعلمت منه أن مسلمى مليبار كلهم شافعية ويتكلمون ويكتبون باللغة المليبارية، بينها أهل الشهال حنفية ويتكلمون اللغة الأردية وحروفها عربية.

على يد الشيخ عبد النصير - جزاه الله خيرًا - بدأت معرفتى بالإمام أحمد رضا خان البريلوي.

نسيت أن أذكر أننى في عدة زيارات للهند ـ أيام كنت أخرج مع "جماعة التبليغ" ـ تولّد عندى انطباع أكيد ـ عن غير معرفة واضحة ـ أن البريلوية هذه فرقة مارقة من الدين، مثل القاديانية والبهائية . وأن لهم مارسات لا تمت للإسلام بصلة . وفي مرة قابلت بالقاهرة أحد العلاء الهنود وهو يدرِّس بإحدى الجامعات في السعودية، فسألته عن البريلوية

فلما ذكر لى الشيخ عبد النصير أن "البريلوية" هم أهل السنة في الهند دُهشت، لكنه أمدني ببعض مؤلفات الإمام وبعض ما كُتب عنه، فكان أول ما لفت نظرى محبته الشديدة للنبي صلى الله عليه وسلم ومدحه له بقصائد ودواوين.

ولقد تعلّمت ـ بالمشاهدة ـ أن محبة النبى صلى الله عليه وسلم درجة عليا لا يهبها الله لمبتدع ولا منافق ولا مستريب. هي الدرجة التي إذا ترقى إليها إنسان وَثقْتَ في دينه وأخَذْتَ عنه وأنت مطمئن كل الاطمئنان، لأن المعصوم صلى الله عليه وسلم قال: "المرء مع من أحب".

ولا تجد مبتدعًا قط إلا ومحبة النبي صلى الله عليه وسلم عنده ناقصة.

\* \* \*

لما قرأت عن الشيخ الإمام وقعت محبته فى قلبى، ومن محبتى له أحببت أن أكتب عنه، ووفقنى الله لهذا، فكان أول الثلاثة الذين كتبت عنهم فى كتاب لى بعنوان "من أقطاب الأمة فى القرن العشرين".

ولما صدر هذا الكتاب أمدّنى البعض بمزيد من المراجع والكتب، فاتسعت أمام ناظرى مساحة النور المنبثقة من هذا الإمام الكبير فأعدت كتابة الكتاب بها يتناسب مع ما توفّر لدى من معرفة جديدة. وأنا على يقين ـ الآن ـ أن بحر الإمام واسع لم اغترف منه إلا القليل.

هو الإمام الرباني الذي حمل همّ الإسلام على عاتقه، ووقف حياته كلها قائم ساهرًا على ثغر من ثغوره بالقارة الهندية الكبيرة منافحًا عن سلامة الدين ومنهج السنة النبوية الشريفة. وفي سبيل ذلك تعرّض إلى ما تعرض إليه أنبياء الله ورجاله المخلصين من شتى أنواع الإيذاء والتشهير التي لاحقته في حياته وبعد انتقاله إلى جوار ربه.

وُلد ببلدة "بريلى" وأصبح يُنسب إليها: "البريلوى"، وهي مدينة مشهورة بالهند تبعد عن "دلهي" العاصمة بهائة وخمسة وثلاثين ميلا.

وكان مولده سنة ١٢٧٢هـ الموافق سنة ١٨٥٦م، ونشأ في أسرة دينية، وبيئة صالحة، فورث العلم ومكارم الأخلاق كابرًا عن كابر.

فجدّه هو الشيخ رضاعلى خان، كان من كبار العلماء والصلحاء، وقام بالإفتاء والإرشاد والتدريس والتصنيف، وكان من أكابر شيوخ التصوف، التف حوله المريدون، وقضى حياته فى زهد وعبادة، وأظهر الله على يديه الكرامات.

أما أبوه فهو الشيخ محمد نقى على، ومولده بمدينة "بريلى" أيضا، وكان من مشايخ التصوف ومن علماء الأحناف الكبار، اشتهر بالزهد

..... إنصاف (الإمام......

والورع وسعة العلم والسخاء والاستغناء عن الناس، وكان من المجاهدين من أجل إشاعة السنة وإماتة البدعة، وله مواقف ومآثر جليلة في الرّد على الوهابية وغيرها من البدع، وله في ذلك تصانيف مهمة.

كانت تربيته ونشأته ـ إذن ـ على يد هذا الوالد وهذا الجد، فكانا أول شيوخه، وعرفانا بفضلهما عليه ذكرهما في إحدى قصائده باللغة العربية ويثنى عليهما ويدعو لهما فيقول:

وارحم أبى وأباه رحما دائما واجعل قبورهما رياض جنان انسها اللهم في جَدَثيها بالحور والغلمان والرضوان أبدلها دارًا وجارًا خيِّرًا من هؤلاء الدور والجيران

منها تعلم حب الله ورسوله، وأصبح هذا الحب بفضل الله ومَنّه عيرى في دمائه، ويمتزج بخلايا لحمه وعظمه. وأفيض عليه من مواهب الله ما أدهش أهل عصره، المحب له والمبغض على حد سواء.

اشتهر عنه أنه حفظ القرآن الكريم كله فى شهر، وهو أمر لا يمكن حدوثه إلا بعطاء وهبى، وأتم دراسته فى مختلف العلوم العقلية والنقلية وهو دون الرابعة عشرة من عمره، وعلوم أخرى كثيرة حصلت له عن طريق الوهب، ولم يكن له فيها معلم.

وفى سن العاشرة صنف أول كتاب باللغة العربية وهو "شرح هداية النحو"، وبلغت العلوم التى برع فيها عددًا كبيرًا لم يُعرف مثله عن غيره من قبل، وقد سرد تفاصيل تلك العلوم والفنون فى أحد كتبه، وكانت له ابتكارات لم يسبق إليها، منها ـ على سبيل المثال ـ أنه ابتكر عشر قواعد

..... إنصاف (الإمام.....

لمعرفة القبلة من أى جزء من العالم، ومما ذاع خبره عن الشيخ أن واحدًا من أكبر علماء الرياضيات في القارة الهندية في زمنه قابلته مسألة رياضية شديدة الصعوبة، فلما عجز تماما عن حلِّها عزم على السفر إلى أوروبا لعرضها على علماء الرياضيات هناك، لكن أحد أصدقائه نصحه بأن يذهب إلى الإمام في "بريلي" بدلا من السفر، فاستخف بكلامه أول الأمر، ولكنه مع إلحاح صديقه ذهب إلى "بريلي"، وما إن عرض المسألة على الإمام حتى أجاب بحلها بدون عناء وفي أقل وقت، مما جعل الدكتور عاحب المسألة عنو ذا رأيناه بعيوننا."

قال الشيخ كوثر النيازى وزير الشئون الإسلامية والأقليات سابقا في كتابه "الإمام أحمد رضا الحنفي البريلوى وشخصيته الموسوعية":

"عندما تستخدم كلمة "آل حضرت" في اللغة الأردية يُقصد بها سيدنا ومولانا محمد صلى الله عليه وسلم، أما لقب "أعلى حضرت" فيراد به أحد خدام الجناب النبوى وهو الإمام أحمد رضا. ونجد عند التأمل أن هذه المرتبة لم تُمنح له لحسن ظن أتباعه، إنها هي منحة إلهية، أكرمه الله تعالى بها بسبب فنائه في حب الرسول صلى الله عليه وسلم، وبسبب شخصيته الجامعة.. أي علم أو فن لم تكن للإمام أحمد رضا فيه براعة فائقة؟ التفسير، الحديث، الفقه، الهندسة، الهيئة، الجفر، الكيميا، الاقتصاد، الرياضيات، الطبيعيات، السياسيات، الطب، الجغرافية،

\*\*/

<sup>(1)</sup> من أقطاب الأمة في القرن العشرين، الطبعة الثالثة ص٨١.

التاريخ، المناظرة، المنطق، الفلسفة، الجبر والمقابلة، النحو، الصرف، علم المعانى، علم البيان، علم البديع، القراءة والتجويد، التصوف، السلوك، علم اللغة، الشعر، الأدب، خط النسخ، .. وغير ذلك. عدَّد كُتّاب سوانحه ستين علمًا كان الإمام فيها جميعًا قدوة، ولم يكن فقط أديبا عظيمًا أو خطيبًا بارعًا أخاذا، بل كان مع هذا وذاك مناظرًا بارعًا ومتكلما فقيها، ومحدثا ومفسرًا، ومع كل هذا سياسيًا بطلاً، لم يخطئ عندما تحدث عن نفسه من باب التحديث بالنعمة (فقال ما ترجمته):

أيها الرضا! قد مُنِحت لك السلطة وإمارة الكلام وإلى أى ناحية جئت تغلّبت"(١)

كان ذا باع طويل فى العلوم الطبيعية وعلوم الفلك، وقد أبطل نظريات بعض علماء الفلك الغربيين، كما ردّ على العالم الفلكى الأمريكى الذى تنبأ بدمار الولايات المتحدة فى تاريخ حدّده باليوم، سنة ١٩١٩، وبين بطلان ادعائه بسبعة عشر دليلا، وذلك فى كتابه "معين مبين بهردور شمس وسكون زمين" باللغة الأردية، وردّ على نظريات أينشتين ونقضها قبل أن ينقضها علماء الغرب وذلك فى كتابه "فوز مبين در رد حركة زمين" وردّ أيضا على نظرية الجاذبية الأرضية وأقام على بطلانها خمسين دليلا، وردّ على الفلاسفة قديها وحديثا بأوسع ممارد عليهم حجة الإسلام الغزالي وضى الله عنه وذلك فى كتابه "الكلمة الملهمة فى الحكمة المحكمة لوهاء فلسفة المشأمة" والذى تضمن أيضا بحثا علميًا الحكمة المحكمة لوهاء فلسفة المشأمة" والذى تضمن أيضا بحثا علميًا

(1) الإمام أحمد رضا الحنفى البريلوى وشخصيته الموسوعية، كوثر النيازى، ترجمة ممتاز أحمد السديدى، أكاديمية رضا، لاهور، باكستان، ١٩٩٥م، ص١٥٠.

..... إنصاف (للإمام ...... المنطق الله عام .... المنطقة المنطق

عن الذرة، وصفه العلامة الغوري بقوله إن "تفصيل البحث يقتضي مقدمة مستقلة لا يستطيع أن يؤدى حقها"(١)

لذلك كانت خسارة المسلمين بتبنى نظم التعليم الغربية خسارة فادحة، جعلتهم في ذيل الأمم بعد أن كانوا في مقدمتها، ذلك لأن نظام التعليم الإسلامي يجعل الله هو الغاية، فمن صدق في تحقيق ذلك أمده الله بالفهوم والعلوم التي تعجز عنها علوم الكسب.. وها هو ذا الإمام أحمد رضا خان البريلوي يقدم لنا دليلا جديدا على صدق قوله تعالى ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱللَّهُ ﴾.

كان شاعرًا مجيدًا، نظم الشعر باقتدار في لغات ثلاث: العربية والفارسية والأردية، وتفوق على الشعراء كما سيجيىء بيانه إن شاء الله تعالى.

قال العلامة الدكتور حسين مجيب المصرى في تقديمه لكتاب "الشيخ أحمد رضا خان البريلوي":

".. إنه يختلف عن كثير من أقطاب العلماء والفقهاء بكثرة ما أخرج من كتب قيل إنها تجاوزت الألف، وهذا ما لا علم لنا بمثله عند من سواه من أهل العلم".

<sup>(1)</sup> انظر كتاب الشيخ أحمد رضا خان البريلوي وشيئ من حياته وأفكاره، د. محمد مسعود أحمد، ترجمة محمد عارف المصباحي، مؤسسة الشرق، كراتشي، باكستان، ٢٠٠٥م، ص ٨١-۸٤.

قال الدكتور بير محمد حسن عضو مجمع البحوث الإسلامية بإسلام آباد: "كان يحمل في صدره بحرًا من العلوم، ولم يكن يستطيع أن يمسك هذا البحر العلمي في صدره، كما قال الشيخ الأكبر محيى الدين بن عربى: إننى ما قصدت من مصنفاتي أن أكون مصنفا كبيرًا، بل لو لم أصنف هذه المصنفات لاحترق بدني. وهذا الكلام يصدق على الإمام أحمد رضا خان"())

أما في الفقه فقد كان منعدم النظير في زمنه، وحتى أعداؤه أقروا له بذلك، ولسوف نجئ إلى تفاصيل ذلك في فصل لاحق إن شاء الله.

قال عنه الشيخ أبو الأعلى المودودى: "وإننى أحترم الإمام أحمد رضا خان من أعماق قلبى، لأنه كان عالمًا دينيًا كبيرًا، ذا نظر عميق في العلوم الدينية، وقد اعترف بفضله مخالفوه أيضًا""

ويقول عنه الشيخ عبد الحى اللكهنوى فى "نزهة الخواطر": "إنه كان عالمًا رُزق التبحر فى شتى العلوم والفنون، واسع الاصلاع إلى الغاية، قلمه سيال، وفكره عميق فى التأليف.. أما علمه بالفقه الحنفى فلا نعرف له ندًا يشبهه أو يقاربه فى إحاطته به".

وقال عنه علامة الهند الشاعر محمد إقبال:

"إن شبه القارة الهندية من أقصاها إلى أقصاها لم يولد فيها من يشبه

<sup>(1)</sup> الإمام أحمد رضا خان وأثره في الفقه الحنفي، رسالة ماجستير بجامعة الأزهر، مشتاق أحمد شاه، طبع مؤسسة الشرف بلاهور، باكستان، ١٩٩٧م، ص١٤٦.

<sup>(2)</sup> الإمام أحمد رضا خان وأثره في الفقه الحنفي، ص١٤٦.

| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 1: 1.44. 1.       |  |
|-----------------------------------------|-------------------|--|
|                                         | . دِنصاف (تلاِمام |  |

أحمد رضا خان في عبقريته التي لا يجود الزمان على أحد بها يدانيها، وهذا واضح بالوضوح الأتم في فتاواه. إنها شاهد صدق على حدة ذكائه وعمق تفكيره في تدبر ما يبدى الرأى فيه على أنه الفقيه الحق بالمعنى الأصح الأدق، الذي تضلع في شتى علوم الدين على نحو لا نصادفه عند غيره"(۱)

\* \* \*

\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> الإمام أحمد رضا خان القادري وجهوده في مجال العقيدة الإسلامية في شبه القارة الهندية، رسالة ماجستير، جامعة الأزهر، سيد محمد جلال الدين، ٢٠٠٦م، ص٧٤.

.....لإنصاف (الإمام.....لإنصاف اللهمام.....

### أهداف الإمام الثلاثة:

لم يكن طلبه العلم - منذ البداية - من أجل دنيا يصيبها، أو حظ من حظوظ النفس يُشبعه.. إنها طلب العلم، وبثه، وصنف المصنفات تقربا إلى الله، وطلبًا لمرضاته، وقد حدّد لحياته العامرة، وعلومه الفائقة، ومصنفاته الكثيرة ثلاثة أهداف لا يخرج عنها.

ذكر هذه الأهداف الثلاثة في "الإجازات المتينة لعلماء مكة والمدينة" فقال:

"أما فنونى التي أنا بها ولها، ورُزقت حبها فثلاثة:

۱ – أول الكل، وأولى الكل، وأعلى الكل، وأغلى الكل وأغلى الكل: هماية جانب سيد المرسلين ـ صلوات الله وسلامه عليه وعليهم أجمعين ـ من إطالة لسان كل وهابيّ مَهين، بكلام مُهين، وهذا حسبى إن تقبل ربى، وهذا ظنى بربى وقد قال: "أنا عند ظن عبدى بى"

٢-ثم نكاية بقية المبتدعين ممن يدعى الدين، وما هو إلا من المفسدين. ..... إنصاف (الإمام......

٣- ثم الإفتاء بقدر الطاقة على المذهب الحنفى المتين المُين.

فهل أفلح الشيخ في تحقيق هذه الأهداف؟

نعم، بل إنه رُزق ـ ببركة إخلاصه وصدقه ـ الدرجة العليا في تحقيق كل واحد من هذه الأهداف الثلاثة، وهذا ما سنجتلى خبره في الفصول القادمة إن شاء الله تعالى.

\* \* \*

..... إنصاف (الإمام.....

# الهدف الأول:

الدفاع عن النبي صلى الله عليه وسلم

......لنصاف (الإمام.......لانتساف المام.....

### أولا: الدفاع عن النبي صلى الله عليه وسلم

إذا وقع الكافر في سب نبى الإسلام صلوات الله وسلامه عليه فهذا أمر لا يُستغرب، لأن ما وقع فيه من الكفر أشد، وليس بعد الكفر ذنب، ما سبه إلا لجهله به، ولو عرفه صلى الله عليه وسلم لآمن به وصدّقه وأحبه الحب كله.

أما المسلم إذا سقط في منحدر تنقيص النبي صلى الله عليه وسلم فهذه مصيبة كبرى، بل إن أحدا من المسلمين ما كان ليتصور ـ أصلاً ـ أن مسلمًا يجحد فضل الرسول عليه، فضلا عن أن ينال من مقامه السامق الرفيع بلسانه القبيح، إلا أن يكون منافقًا خالصًا ممن فضحهم الله تبارك وتعالى في كتابه الكريم في مواضع كثيرة.

### كيف بدأت فتنة التطاول على مقام النبي الأعظم صلى الله عليه وسلم؟

عندما ظهر ابن تيمية في القرن الثامن الهجرى لمع نجمه بسرعة إذ أن الله سبحانه وتعالى أنعم عليه بنعمة الحفظ وغزارة العلم وطلاقة اللسان، وسيولة القلم.. لكنه لم يقابل نعمة الله بالشكر إذ تملكه الإعجاب بنفسه،

والزهو على غيره، وأصبح يردّ على العلماء؛ صغيرهم وكبيرهم، ولم يسلم من لسانه أئمة الأمة وأولياؤها الصالحون، بل نال به جلة الصحابة حتى خاض فى المقام النبوى الشريف. فعندما اطّلع على كتاب "الشفا بتعريف حقوق المصطفى صلى الله عليه وسلم" للقاضى عياض الذى تناول فيه بعض صفات النبى صلى الله عليه وسلم ومواهب الله له قال قولته الشنيعة: "غلا هذا المغيربى"".

وأفتى بمنع زيارة النبى صلى الله عليه وسلم حتى ادعى أن السفر لزيارة حبيب رب العالمين محُرَّم بالإجماع!! وأن الصلاة لا تقصر فيه لعصيان المسافر به، وأن سائر الأحاديث الواردة في فضل الزيارة موضوعة. "

وأفتى كذلك بأن النبي صلى الله عليه وسلم لا يُستغاث به.

ذكر ابن حجر العسقلاني في "الدرر الكامنة" بعض هذه الفتاوي وكيف تصدى له العلماء حتى قال: "ومنهم (أي من العلماء) من نسبه إلى الزندقة لقوله إن النبي صلى الله عليه وسلم لا يُستغاث به، وأن في ذلك تنقيصا ومنعا من تعظيم النبي صلى الله عليه وسلم."

وكانت هذه الفتاوى ـ مع غيرها ـ وراء سجنه بإجماع مشايخ المذاهب الأربعة درءًا للفتن التي أثارها بين عوام المسلمين..

<sup>(1)</sup> فهرس الفهارس لعبد الحي الكتاني، دار الغرب الإسلامي، بيروت جـ١، ص٢٧٧.

<sup>(2)</sup> شواهد الحق في الاستغاثة بسيد الخلق صلى الله عليه وسلم، يوسف بن اسماعيل النبهاني، طبع الحلبي، ص١٥.

\* \* \*

ولكن فتنة ابن تيمية لم تنته بسجنه، وبتصدى علماء الأمة له. إنها كُبتت إلى حين. حتى كان القرن الثانى عشر الهجرى، أى بعد ما يقرب من أربعهائة عام إذ نهض بجزيرة العرب داعية جديد، استخرج من علم ابن تيمية الغزير هذه الفتاوى فلم ير غيرها، وبنى دينه كله على أساسها.

أقام محمد بن عبد الوهاب الداعية النجدى دعوته على أساس أن الأمة قد ارتدت عن الإسلام بسبب توسلها بالنبى صلى الله عليه وسلم وبأولياء الله الصالحين، وبسبب زيارتها لقبر نبيها صلى الله عليه وسلم وقبور الصالحين، وسهاها أتباعه بعبادة القبور، واعتبروا تعظيم النبى صلى الله عليه وسلم إشراكا له في عبادة الله إلى غير ذلك من الشذوذ القبيح.

فراحوا ينتقصون من قدره صلى الله عليه وسلم، ويدّعون أنه بعد أن بلغ الرسالة قد انتهى أمره، لذلك حاربوا كل ما من شأنه توقير النبى صلى الله عليه وسلم وإذكاء محبته والإكثار من الصلاة والسلام عليه.

كان العلامة السيد أحمد زينى دحلان مفتى الشافعية ببلد الله الحرام من عاصروا أحداث هذه الفتنة، وممن كتب في الردّ عليها، وفي كتابه "الدرر السنية في الردّ على الوهابية" قال:

وكان (أى محمد بن عبد الوهاب) ينهى عن الصلاة على النبى صلى الله عليه وسلم ويتأذى من سماعهاوينهى عن الإتيان بها ليلة الجمعة وعن الجهر بها على المنائر،

ويؤذي من يفعل ذلك ويعاقبه أشد العقاب، حتى أنه قتل رجلا أعمى كان مؤذنا صالحا ذا صوت حسن نهاه عن الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم في المنارة بعد الأذان فلم ينته وأتى بالصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم فأمر بقتله فقتل،ثم قال: إن الربابة في بيت الخاطئة يعنى الزانية أقل إثما ممن ينادى بالصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم في المنائر، ويُلبِّس على أصحابه بأن ذلك كله محافظة على التوحيد. فيها أفظع قوله وما أشنع فعله، وأحرق "دلائل الخيرات" وغيرها من كتب الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم، ويتستر بقوله: إن ذلك بدعة وإنه يريد المحافظة على التوحيد. وكان يمنع أتباعه من مطالعة كتب الفقه والتفسير والحديث وأحرق كثيرا منها، وأذن لكل من اتبعه أن يفسر القرآن بحسب فهمه حتى همج الهمج من أتباعه، فكان كل واحد منهم يفعل ذلك ولو كان لا يحفظ القرآن ولا شيئا منه، فيقول الذي لا يقرأ منهم لآخر يقرأ: اقرأ على حتى أفسر لك، فإذا قرأ عليه يفسر له برأيه. وأمرهم أن يعملوا ويحكموا بها يفهمونه، وجعل ذلك مقدما على كتب العلم ونصوص العلماء. وكان يقول في كثير من الأقوال: الأئمة الأربعة ليست بشيء، وتارة يتستر ويقول: إن الأئمة على حق ويقدح في أتباعهم من العلماء الذين ألفوا في المذاهب الأربعة وحرروها، ويقول إنهم ضلوا وأضلوا، وتارة يقول: إن الشريعة واحدة في الهؤلاء جعلوها مذاهب أربعة، هذا كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم لا نعمل إلا بها ولا نقتدى بقول مصرى وشامى وهندى: يعنى بذلك أكابر علماء الحنابلة وغيرهم ممن لهم تآليف في الرد عليه، فكان ضابط الحق عنده ما وافق هواه وإن خالف النصوص الشرعية وإجماع الأمة، وضابط الباطل عنده ما لم يوافق هواه وإن كان على نص جلى أجمعت عليه الأمة. وكان ينتقص النبى صلى الله عليه وسلم كثيرا بعبارات مختلفة، ويزعم أن قصده المحافظة على التوحيد؛ فمنها أن يقول إنه طارش، وهو في لغة أهل المشرق بمعنى الشخص المرسل من قوم إلى آخرين، فمراده أنه صلى الله عليه وسلم حامل كتب: أي غاية أمره أنه كالطارش الذي يرسله الأمير أو غيره في أمر لأناس ليبلغهم إياه ثم ينصرف؛ ومنها أنه كان يقول: نظرت في قصة الحديبية فوجدت بها كذا وكذا، إلى غير ذلك مما يشبه هذا حتى أن أتباعه كانوا يفعلون مثل ذلك أيضًا ويقولون مثل قوله بل أقبح مما يقول ويخبرونه بذلك فيظهر الرضا، وربما أنهم قالوا ذلك بحضرته فيرضى به، حتى إن بعض أتباعه كان يقول: عصاى هذه خير من محمد لأنها ينتفع بها في قتل الحية ونحوها ومحمد قد مات ولم يبق فيه نفع أصلا وإنما

# ..... **إنصاف اللإمام**..... هو طارش وقد مضى "٠٠٠.

وصلت هذه الأفكار إلى الهند، فيها وصلت إليه من بلاد الإسلام، ووجدت هناك البيئة المناسبة لانتشارها في ظل الانجليز فوقع في حبائلها من وقع، وقامت لها مدارس ومعاهد، ونشأ بها علهاء وأسهاء كبار وصغار، اجتهدوا في نشر هذا الفكر وهم يظنون أنهم يحسنون صنعًا، وتطاول بعضهم في كتبه على مقام الألوهية ومقام النبوة.

\* \* \*

وكان أبرز من سقطوا في هذا المستنقع الوبيل عدد من مشايخ مدرسة "ديوبند" أكبر المدارس الدينية في الهند، والتي نشأت ونمت برعاية الانجليز وتشجيعهم لكل ما من شأنه هدم الدين الإسلامي ".

والديوبندية ـ نقلا عن كتاب "الدعوة إلى الفكر" ـ هم المتخرجون من دار العلوم "ديوبند" (الهند) والمنتسبون إليهم في المعتقدات، وهم قد اختاروا في بيان عقيدة التوحيد منهجًا أفضى إلى تنقيص شأن الأنبياء والأولياء وتكفير عامة المسلمين في كل البلاد الإسلامية.. قال الشيخ "أنظر شاه الكشميري" شيخ التفسير بدار العلوم ديوبند:

" ليس مدار أمرنا على الشيخ عبد الحق المحدث الدهلوى فإنه لم يستطع أن يفرق بين السنة والبدعة،

<sup>(1)</sup> الدرر السنية في الرد على الوهابية للسيد أحمد زيني دحلان، المكتبة الثقافية، بيروت،ص

<sup>(2)</sup> انظر "من أقطاب الأمة في القرن العشرين" ص ٥٨ – ٦٨ من الطبعة الثالثة.

......لإنصاف (الإمام......لإنصاف الإمام.....

ولا على الشيخ الشاه ولى الله المحدث الدهلوى، إنها مدار جماعتنا الديوبندية على الشيخ محمد قاسم النانوتوى والشيخ رشيد أحمد الكنكوهي"(١٠).

\* \* \*

### الشيخ محمد قاسم النانوتوي

وقع خلاف شدید بین علیاء "دیوبند" وعلیاء أهل السنة فی الهند حول أثر ابن عباس الذی یقول: " إن الله خلق سبع أرضین فی کل أرض آدم کآدمکم، ونوح کنوحکم، وإبراهیم کابراهیمکم، وموسی کموسکم، وعیسی کعیسکم، ونبی کنبیکم"".

علماء "ديوبند" يصرون على صحة هذا الأثر، وعلماء السنة ينكرونه أشد الإنكار لأنه يطعن في مسألة ختم النبوة. وكان هذا الموقف من "الديوبندية" "أول هجوم على العقيدة الأساسية المحكمة، عقيدة ختم النبوة، وأثار هذا القول (منهم) فتنة كبيرة بين مسلمي الهند، فأقيمت مناظرات عديدة ومباحثات حول هذه القضية، وأُلّفت فيها رسائل وكتب، ومنها كتاب "تحذير الناس في أثر ابن عباس" للشيخ محمد قاسم

<sup>(1)</sup> انظر المجلة الشهرية "البلاغ" كراتشي، عدد مارس ١٩٦٩ ص ٤٨.

<sup>(2)</sup> سألت فضيلة الأستاذ نجاح عوض صيام عن هذا الأثر فأفادني بها يلى: رواه البيهقى في "الأسهاء والصفات"، وقال: إسناده عن ابن عباس صحيح، وهو شاذ (أى لا يعمل به) بالمرة. وقال الشيخ عبد الله بن الصديق في "الأحاديث الشاذة المردودة" ص٩٩: ولا دليل يدل على ذلك من عقل ولا نقل.

..............إنصاف (الإمام...........

النانوتوي مؤسس مدرسة ديوبند."(۱)

في هذا الكتاب راح المؤلف يدافع عن هذا الأثر مدللاً على صحة معناه في عبارات كثيرة أوردها مؤلف كتاب "الدعوة إلى الفكر" مع تصوير الغلاف والصفحات التي تتضمن تلك العبارات التي منها قوله: " لو وُلد نبي بعد زمانه (أي بعد زمان النبي صلى الله عليه وسلم) لما أخل بالخاتمية المحمدية" وقوله: "وإنها يتخيل العوام أنه ـ صلى الله عليه وسلم عند خاتم النبيين بمعنى آخر النبيين مع أنه لا فضل فيه أصلاً عند أهل الفهم"(")

يقول الأستاذ القصورى: "إن هذا الكتاب صار مسندًا كبيرًا للقاديانيون، فإنه هيأ لهم دلائل وبراهين على خلاف عقيدة ختم النبوة، والقاديانيون يضعون مقتبسات هذا الكتاب في مقدمة دلائلهم في كتبهم ومنشوراتهم إلى يومنا هذا ""

وسوف نلتقى بعد قليل ـ إن شاء الله ـ مع القاديانية ونبيها الكذاب عند الحديث عن الهدف الثاني للإمام أحمد رضا.

\* \* \*

### الشيخ رشيد أحمد الكنكوهي

نُسب إليه القول بإمكانية الكذب على الله. قال الشيخ أحمد رضا في

<sup>(1)</sup> الدعوة إلى الفكر للأستاذ محمد القصورى، مؤسسة رضا، الجامعة النظامية الرضوية، لاهور، ص٩.

<sup>(2)</sup> انظر نفس المرجع ص ٣٣-١٤.

<sup>(3)</sup> الدعوة إلى الفكر ص٩.

"صرّح فی فتوی له ـ قد رأیتها بخطه و خاتمه ـ بعینی ـ وقد طبعت مرارًا فی بمبای وغیرها مع ردّها ـ أن من یکذّب الله تعالی بالفعل ویصرّح أنه سبحانه و تعالی قد کذب وصدرت منه هذه العظیمة فلا تنسبوه إلی فسق فضلاً عن ضلال، فضلاً عن کفر، فإن کثیرًا من الأئمة قد قالوا بقیله، وإنها قصاری أمره أنه مخطئ فی تأویله" (۱۰).

ونُسب إليه أيضًا القول بأن علم النبى صلى الله عليه وسلم أقل من علم الشه عليه وسلم أقل من علم الشه علم الشيطان وملك الموت، واتَّهم بالكفر والشرك من يدعى له ـ صلى الله عليه وسلم ـ علمًا محيطا.

قال: "علم محيط بالأرض ثابت للشيطان وملك الموت بالنص، ولا يوجد نص لإثبات علم محيط بالأرض للنبى صلى الله عليه وسلم، ومع هذا لو أثبت هذا العلم للنبى صلى الله عليه وسلم لثبت الشرك والكفر"".

قال الإمام أحمد رضا:

" وقد عرضت قولیه هذین، أعنی ما اقترف من تكذیب الله - سبحانه ـ و تنقیص علم رسول الله صلی الله

<sup>(1)</sup> حسام الحرمين على منحر الكفر والمين للإمام أحمد رضا خان البريلوي، دار أهل السنة للطباعة والنشر والتوزيع، ومؤسسة رضا، لاهور، باكستان ٢٠٠٦، ص٥٨.

<sup>(2)</sup> الدعوة إلى الفكر ص٥٤.

.................إنصاف اللإمام......

عليه وسلم، على بعض تلامذته ومريديه، فعارضني وقال:

ما كان شيخنا ليتفوه بأمثال هذا الكفر.

فأريته الكتاب .... ففاجأه الاضطراب إلى أن قال:

ليس هذا الكتاب لشيخي، إنها هو لتلميذه خليل أحمد السهارنفوري.

فقلت: هو قد قرط عليه وسمّاه كتابا مستطابًا وتأليفًا نفيسًا، ودعى الله تعالى أن يتقبله، وقال: "هذا الكتاب دليل واضح على سعة نور علم مؤلفه وفسحة ذكائه وفهمه وحسن تقريره وبهاء تحريره"

فقال: لعلّه لم ينظر فيه مستوعبًا، إنها نظر بعض مواضع متفرقة واعتمد على علم تلميذه!

قلت: كلا..! بل قد صرّح فيه أنه رآه بنظر غائر، وهذا لفظه في التقريظ: "أن أحقر الناس رشيد أحمد الكنكوهي طالع هذا الكتاب المستطاب "البراهين القاطعة" من أوله إلى آخره بإمعان النظر"

الكنكوهي نقلاً عن كتاب نزهة الخواطر ٨/ ١٥١.

<sup>(1) &</sup>quot;البراهين القاطعة" للشيخ خليل أحمد السهارنفورى تقريظ الشيخ رشيد أحمد الكنكوهي. والشيخ خليل السهانفورى هو صاحب كتاب "بذل المجهود في شرح سنن أبى داود". وقال صاحب "الدعوة إلى الفكر" إن كتابه "البراهين القاطعة" هو في الحقيقة من تصنيف شيخه

...............إنصاف (الإمام..........

فبهت الذي كابر، والله لا يهدى كيد المكابرين" (١)

\* \* \*

### الشيخ أشرف على التانوي

وقع من آخرين من علماء "ديبوبند" أقوال شنيعة قام ضدّها علماء أهل السنة منها قول الشيخ أشرف على التانوى: "إن صح الحكم على ذات النبى المقدسة بعلم المغيبات ـ كما يقول به زيد ـ فالمسئول عنه أنه ماذا أراد بهذا؟ أبعض الغيوب أم كلها؟ فإن أراد البعض، فأى خصوصية فيه لحضرة الرسالة؟ فإن مثل هذا العلم بالغيب حاصل لزيد وعمرو، بل لكل صبى ومجنون، بل لجميع الحيوانات والبهائم، وإن أراد الكل بحيث لا يشذ منه فرد، فبطلانه ثابت نقلاً وعقلاً"(")

وقال الشيخ محمد إسهاعيل الدهلوى (الشهيد) في كتاب "الصراط المستقيم": إن التخيل بمجامعة الزوجة أفضل من وسوسة الزنا والتوجه إلى شيخه وأمثاله من المعظمين ولو كان النبى صلى الله عليه وسلم أقبح من الانهاك في تصور بقرته وحماره."(")

أمثال هذه الأقوال من علياء "ديوبند" أثارت الفتن الشديدة في القارة الهندية، وقام لها علياء أهل السنة لصيانة عقائد المسلمين منها، بعد أن فشت في الناس عن طريق كتبهم ودروسهم، وكان علياء ديوبند يصرون على هذه الأقوال ولا يوافقون على ما دعاهم إليه علياء السنة من

۳٥

<sup>(1)</sup> حسام الحرمين ص ٦١.

<sup>(2)</sup> حسام الحرمين ص٦٣، وانظر الأصل المصور في كتاب الدعوة إلى الفكر ص٤٢-٤٣.

<sup>(3)</sup> الدعوة إلى الفكر ص٥٥.

..... إنصاف (الإمام ....... المنطاف الله مام .....

حذفها من كتبهم إن كانوا لا يقصدون ظاهر ما يفهم منها.

قام الشيخ الإمام بتكفير هذه الأقوال ومهاجمة من سقطوا فيها، بعد أن حاول بالحسنى لفت أنظارهم إلى مفاسد هذه الأقوال، لعلهم يرجعون عنها فتخمد نيران الفتنة.

قال الأستاذ محمد القصورى: "كتب الشيخ أحمد رضا خان البريلوى رسالة إلى الشيخ أشرف على التانوى قبل أن يفتى بالكفر على عبارته إتمامًا للحجة، وبهذا يظهر أن الشيخ لم يكن متعجلاً في الإفتاء بالكفر على أحد"()

ثم أورد نص الرسالة، وبدايتها توحى بأنه قام بمحاولات كثيرة سابقة للقاء الشيخ أشرف ومناقشته فيها قال، وها هو ذا صدر الرسالة:"إلى مولوى أشرف على صاحب التانوى:

بسم الله الرحمن الرحيم. نحمده ونصلى على رسوله الكريم السلام على من اتبع الهدى.

لم يزل هذا الفقير إلى حضرة العزيز القدير عز جلاله، يدعوكم منذ زمن طويل..." "

\* \* \*

\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> الدعوة إلى الفكر ص١٠٦.

<sup>(2)</sup> انظر نص الرسالة كاملا في نفس المصدر، وتاريخها ١٥ صفر سنة ١٣٢٩هـ.

...............إنصاف (الإمام............

#### تأييد علماء أهل السنة

لم يكتف الإمام بالرد على البدعة "الديوبندية" وتأليف عشرات، بل مئات الكتب والرسائل في ذلك، بل إنه جمع ما ثبت من أقوالهم الفاسدة المفسدة في كتاب "المستند المعتمد" وعرضها على علماء الإسلام في بلد الله الحرام ومدينة المصطفى عليه الصلاة والسلام، وهما يومئذ محط العلماء من جميع بقاع الإسلام، وبعث إليهم برسالة تقطر مرارة وأسى.

وها هي ذي مقتطفات من رسالته إلى علماء الحرمين التي صدر بها كتابه "حسام الحرمين على منحر الكفر والمين":

بسم الله الرحمن الرحيم، نحمده ونصلي على رسوله الكريم.

سلام منا ورحمة الله وبركاته على سادتنا علماء البلد الأمين، وقادتنا كبراء بلد سيد المرسلين ـ صلى الله تعالى وسلم وبارك عليه وعليهم أجمعين ـ وبعد،

فإن المعروض على جنابكم، بعد لثم أعتابكم، عرض محتاج فقير، مظلوم أسير، ذى قلب كسير، على عظاء كرماء، أسخياء رحماء، يدفع الله بهم البلاء والعنا.. إن السنة فى الهند غريبة، وظلهات الفتن والمحن مهيبة، قد استعلى الشرّ، واستولى الضّر، وتفاقم الأمر، فالسُّنى

الصابر على دينه كالقابض على الجمر.. فالغياث الغياث يا خيل الله، يا فرسان عساكر رسول الله، أمدونا بمدّة، وأعدوا لدفع الأعداء عدة، وشدوا عضدنا في هذه الشَّدة.. إن رجلا من علماء بلادنا (يعنى نفسه) الملقب على لسان عمائدنا وأسيادنا بعالم أهل السنة والجماعة، وقف نفسه على دفع تلك الضلالة والشناعة، فصنف كتبا، وألف خطبًا، تنوف كتبه على مئتين.. منها شرح علقه على "المعتقد المنتقد" (١٠ سماه "المستند المعتمد" (١٠ وقد تكلم في مبحث شريف على أصول البدع الكفرية الشائعة الآن في الديار الهندية، نعرض منها ذكر بعض الفرق بلفظه، ليتشرف منكم بنظرة وتصديق.. وتذكروا صريحًا أن أئمة الضلال الذين سمّاهم، هل هم كما قال، فمقاله فيهم بالقبول حقيق، أم لا يجوز تكفيرهم، ولا تحذير العوام وتنفيرهم عنهم؟ وإن أنكروا ضروريات الدين، وسبوا الله رب العالمين، وسبوا رسوله الأمين المكين، وطبعوا وأشاعوا كلامهم المهين.."(")

ثم ذكر تلك الفرق وبعض كتبها وأقوالها، بادئا بالقاديانية أتباع دجال

<sup>(1)</sup> العلامة الشيخ فضل الرسول القادري البدايوني المتوفى سنة ١٢٨٩هـ- ١٨٧٣م.

<sup>(2)</sup> تم طبع الكتابين المذكورين بدار المقطم بالقاهرة في مجلد واحد تحت اسم "تنقية الإيهان من عقائد مبتدعة الزمان"، القاهرة، ٢٠٠٨م.

<sup>(3)</sup> حسام الحرمين ص ٤٩ وما بعدها.

..... إنصاف (الإمام .........

هذا الزمان غلام أحمد القادياني، ثم الفرق الوهابية ومشايخها من علماء "ديوبند". \* \*

قال الدكتور محمد عبد القادر نصار في تحقيقه لواحد من كتب الشيخ الإمام (۱)

"ثم دهشت من أسلوب الشيخ في الردعلى مخالفيه، فقد تعودنا أن يكون للوهابية والمتأثرين بهم اليد الطولى في الهجوم على التصوف ومفاهيمه، شم نرى الصوفية يدافعون عن تصوفهم ومفاهيمه بنبرة هادئة، ولعل هذا كان يثير تساؤلاً في ذهنى: لماذا يبقى الصوفية في موقف الدفاع والمساحة التي كان يحتلها التصوف في عقول الناس وقلوبهم قد انكمشت بها جر ذلك من بلاء على الأمة؟ فالصوفية المتحققون المتشرعون هم حملة مصابيح الهدى، ولكن الوقت وقت جهاد بالقول والدعوة، فينبغى أن يجد المخالف فيهم غلظة.

فوجدت هذه الشدة المحمودة عند الشيخ على شيء من التزيُّد لعل مرجعه إلى أن الشيخ ـ وقد وجد نفسه مدافعًا عن مجموعة من المفاهيم التي ترسخت عند أهل السنة تتعلق بعظمة ذات النبي وبالاحتفال بمولده

<sup>(1)</sup> رفع الريب عما نال المصطفى من علم الغيب المسمى الدولة المكية بالمادة الغيبية للإمام أحمد رضا خان الريلوى القادري، تحقيق د.نصار، دارة الكرز، القاهرة، ٢٠٠٦، ص ٤.

الشريف وبعلاقة الأحياء بالأولياء المنتقلين ـ رأى أن تهديد بعض المدارس الفكرية لرسوخ هذه المفاهيم يحتاج لمثل هذه الحدة، هذا مع أن القارئ ينبغى أن ينتبه إلى أن الفرقة التي يتوجه إليها الشيخ بالنقد على أنها فرقة وهابية هي في الحقيقة فرقة الديوبندية، وهي تختلف عن الوهابية في أمور رئيسة:

أولاً: هم في العقيدة على مذهب أهل السنة والجاعة الماتريدية والأشاعرة، فليس فيهم من دواهي التجسيم الوهابية في اللهم إلا في عدم شدتهم مع الوهابية في هذه المسائل.

ثانيًا: هم من جملة الصوفية ويأخذون من مشايخهم الطرق الأربعة المشهورة في هذه البلاد وهي النقشبندية والجشتية والقادرية والسهروردية. والوهابية يعدون هذه الطرق من جملة البدع.

ثالثًا: هم أحناف في الفروع ولهم بمذهب الإمام الأعظم تمسك واعتناء وجهود مشكورة في إعلاء هذا المذهب العظيم. والوهابية المتأخرون خاصة لا مذهبية، وفيهم شنآن خاص لمذهب الإمام أبى حنيفة رضى الله عنه.

ويتفقون مع الوهابية في مسألة الاستغاثة خاصة، وفي تبديع القيام للنبي صلى الله عليه وسلم في قراءة المولد، كما

......إنصاف (الإمام......

ينسب إليهم الإعراض عن الاحتفال بمولده صلى الله عليه وسلم فضلاً عن لينهم مع الوهابية."

ويحق لنا - بعد هذا الكلام - أن نسأل: هل اختلافهم مع الوهابية في هذه الأمور الثلاث كان حقيقيًا أم ظاهريًا فقط؟ لو كان حقيقيًا لعصمهم من السقوط في مهاوى تكفير المسلمين لأجل المسائل التي كفرهم بها الوهابية، ولرزقهم - على الأقل - الأدب في الكلام عن الله تعالى، وعن رسوله صلى الله عليه وسلم. لكنا عهدنا من الوهابية بمختلف فرقها المحافظة على مظهر الدين فحسب، ثم التسلط على جوهره وحقيقته بالمحو والإزالة.

\* \* \*

ولسوف يجىء - بعد قليل - الكلام عن هذه المدرسة "الديوبندية"، وقدرة المنتسبين إليها على التلوّن والجمع بين المتناقضات في العقيدة، وإن الشيخ الإمام - الذي كان من أعلم أهل الزمان وأورعهم وأفقههم، والذي عاصرهم واطلع على أقوالهم وأفعالهم - ما كان ليعجز عن أن يفرق بين من هم على الجادّة ممن هم على غيرها، وما كان من المجازفين في إطلاق الأحكام ونثر الاتهامات.

ولسوف يتأكد لنا هذا الأمر عندما نطّلع على ردود العلماء وتأييدهم للشيخ الإمام وهم أعيان علماء أهل السنة والجماعة آنذاك.

ولولا خشية الإطالة لأوردت ـ هنا ـ هذه التقاريظ وعددها أربعة

......إنصاف (الإمام......

وثلاثون تقريطًا، ولكنى سأكتفى بعدد منها (انظر ملاحق الكتاب، الملحق رقم ٤)، ومن شاء الاطلاع عليها كلها فهى فى كتاب "حسام الحرمين" تشغل ثلاثا وسبعين صفحة من ص ٢٧ إلى ص ١٤٠.

أما أصحاب التقاريظ التي سنطالعها في الملحق المذكور فهم:

- ١- الشيخ محمد سعيد بابصيل مفتى الشافعية بمكة المكرمة.
  - ٢- شيخ الخطباء الشيخ أحمد أبو الخير مرداد.
    - ٣- الشيخ صالح كمال مفتى الحنفية.
- ٤- العلامة السيد إسهاعيل خليل محافظ مكتبة الحرم المكي.
  - ٥- مفتى المالكية الشيخ عابد بن حسين.
- ٦- الشيخ أحمد المكى الإمدادى مدرس الحرم الشريف والمدرسة
   الأحمدية ممكة.
- الشيخ محمد تاج الدين إلياس مفتى السادة الحنفية بالمدينة المنورة.
- ^- الشيخ عبد القادر توفيق الشلبي الطرابلسي الحنفي المدرس بالمسجد النبوي.
  - ٩- الشيخ عثمان بن عبد السلام الداغستاني مفتى المدينة المنورة.
    - ١ الشيخ السيد الشريف أحمد البرزنجي مفتى الشافعية.

أرجو يا صديقى الدكتور، ويا عزيزى القارئ الذهاب الآن مباشرة إلى الملحق المذكور ومطالعة تقاريظ العلماء بغير استعجال، فإن طالب الحقيقة لابد له من المثابرة وبذل الوقت والجهد بسخاء لأن ما يطلبه

......لإنصاف (الإمام......

أفضل من الدنيا وما فيها، وسوف تلاحظان أن علماء الحرمين الشريفين كانوا على رأى ومعتقد الإمام أحمد رضا، بل إن عباراتهم في تجريم علماء "ديوبند" كانت أشد من عباراته، وما كتبوا ما كتبوا إلا بعد الفحص والتأنى فإنهم يعلمون أنهم الأمناء على دين الله، وليس الأمر كما ادّعى الشيخ عبد الحى الحسنى صاحب "نزهة الخواطر" حين قال:

"انصرف إلى (تكفير) علماء ديوبند كالإمام محمد قاسم النانوتوى والعلامة رشيد أحمد الكنكوهى والشيخ خليل أحمد السهارنفورى ومولانا أشرف على التهانوى ومن والاهم، ونسب إليهم عقائد هم منها برآء، وأخذ على ذلك توثيقات علماء الحرمين الذين لا يعرفون الحقيقة.."

وفي هذا القول إساءة لعلماء الحرمين الشريفين الذين كانوا يمثلون ـ في ذلك الوقت ـ صفوة علماء أهل السنة في الأمة الإسلامية كلها إذ يتهمهم بهذا بأنهم سمعوا كلام الإمام أحمد رضا فسارعوا إلى كتابة هذه التقاريظ والردود دون أن يتثبتوا أو يبذلوا الجهد ليتبينوا وجه الحق، كأنهم من العوام أو الجهال أو الفساق.

\* \* \*

فى الطبعات الثلاث التى صدرت من كتابى "من أقطاب الأمة" لم أشأ أن أتعرض بالتفصيل لهذا الأمر - كما تعرّضت له الآن - وذلك لأننى أردت أن أنزه صفحات الكتاب عن ذكر كلمات أولئك العلماء الشنيعة واكتفيت بالتلميح فقط.

أما وقد شاع الباطل، وأصبح دعاته يتجرأون على أهل الحق ويتهمونهم بأبشع التهم، ويجدون من بين الناس ـ حتى من عقلائهم ـ من يصدقهم.. عندئذ يصبح السكوت أو التغاضي جريمة لا تغتفر.

نشرت مجلة "رابطة العالم الإسلامي" في عددها الصادر في فبراير سنة الممه ١٩٨٥ مقالة قالت فيها: "منذ سنوات صدر قرار الحكومة الباكستانية باعتبار القاديانية طائفة خارجة عن الإسلام.. ونحن اليوم في حاجة إلى قرار آخر في مستوى قرار القاديانية الكافرة، قرار يدين البريلوية ويعتبرها ملة خارجة على الدين الإسلامي"()

وألّف من يسمى إحسان ظهير كتابًا عن "البريلوية" زعم فيه أن عقائد البريلوية مستقاه من الوثنية والمجوسية والهندوسية وديانات الشرك. "

وليست المصيبة في أن يكتب أمثال هؤلاء مثل هذا، ولكنها في تصديق بعض الناس "الطيبين" له، بل والمساعدة على زيادة نشره على النحو الذي رأينا، وهذا الأمر يجعلنا على يقين من أننا أدركنا هذا الزمن الذي ينقلب فيه المعروف منكرًا، والمنكر معروفًا، والذي أخبر عنه رسولنا صلوات الله وسلامه عليه على لسان صاحبه وأمين سرِّه حذيفة بن اليهان حين قال: "والله ليركبن الباطل على الحق حتى لا يرون من

<sup>(1)</sup> نقلاً عن كتاب "حقيقة البريلوية المسمى مرآة النجدية" للشيخ إساعيل الأزهري،ص٦.

<sup>(2)</sup> نفس المصدر.

. . . . . . . . . . . . . . . . إنصاف (الإمام. الحق إلا شيئا خفيفا"(١)

لذلك أعترف أننى لم أكن مصيبا عندما أحجمت عن ذكر نهاذج من إفك المبطلين، وردود العلماء عليها، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "اذكروا الفاجر بها فيه، يحذره الناس""

وقد حدثت قضية مشابهة بين الإمام أحمد بن حنبل والحارث بن أسد المحاسبي الذي كان يتكلم في علم الكلام، فهجره الإمام أحمد لذلك لأنه يحكى كلام المبتدعة قبل أن يردّ عليه، وفي ذلك نشر لكلامهم وأفكارهم القبيحة.

وعلَّق حجة الإسلام الغزالي على هذا بقوله إن كلام الإمام أحمد صحيح لو أن كلامهم لم ينتشر بين الناس، أما وقد لاكته الألسنة وأصبح مشهورًا بين العوام، حينئذ لابد من الردّ عليه..

<sup>(1)</sup> كنز العمال ١١/ ٢٣٠.

<sup>(2)</sup> أخرجه ابن أبي الدنيا في ذم الغيبة، والحكيم الترمذي، والحاكم في الكني، والشيرازي في الألقاب، وابن عدى، والطبراني في الكبير، والبيهقي، والخطيب عن بهز بن حكيم عن أبيه عن جده (نقلا عن حدوث الفتن للمصباحي ص١١٩).

.......................إنصاف (الإمام..............

#### محبة النبي صلى الله عليه وسلم

لازال الحديث متصلاً في إطار الهدف الأول الذي اتخذه الشيخ الإمام غاية لحياته وأعماله، وآن لنا أن نقول إن لهذا الهدف وهو: الدفاع عن النبي صلى الله عليه وسلم شقين، شق جلالي وآخر جمالي.

وقد انتهينا - بحمد الله - من الحديث عن الشق الأول، وآن لنا أن نُرطب أكبادنا بالحديث عن الشق الثانى: الجمالى، وهو مدحه للنبى صلى الله عليه وسلم بهذه الأمداح والقصائد البديعة التى رفعته إلى مصاف أعظم الشعراء الذين مدحوا أسعد الخلق وبهجة الوجود صلى الله عليه وسلم.

إنه الجانب الممتلئ بهجة وسرورا والذى يوازن مع الجانب الآخر الممتلئ بها يكدِّر ويُحزن، والحمد لله الذى من على المؤمنين بمحبة هذا النبى لتفرح قلوبهم وتتروح في حرِّ الدنيا وقيظ الحياة.

\* \* \*

لم يكن الإمام أحمد رضا خان البريلوي محبا فقط، ولكنه جعل شعاره

......لإنصاف (الإمام .........لانصاف الله مام

وشغله الأكبر طوال حياته المباركة هو التعريف بعظمة النبى صلى الله عليه وسلم ودلالة المسلمين على طريق محبته، حتى إن هذه النية العالية سرت في كتاباته وأشعاره كما تسرى الروح في البدن، وأصبح يعرف في شبه القارة الهندية بأنه "محب الرسول المصطفى صلى الله عليه وسلم".

كان إذا بدأ الكلام عن النبى صلى الله عليه وسلم لم يحب أن ينهيه، حتى يروى أنه في مدينة "بدايون" ألقى كلمة عن سورة الضحى، ولأن هذه السورة فيها ذكر لنبينا صلى الله عليه وسلم فقد استمرت كلمته لمدة ست ساعات على التوالى."()

وكان يحتفى الحفاوة البالغة بالاحتفال بمولد النبى صلى الله عليه وسلم وغير ذلك من المناسبات، فيجلس فيها على ركبتيه متأدبًا مع مقام الحبيب صلى الله عليه وسلم.

وما كان حديثه يخلو قط من ذكر النبى صلى الله عليه وسلم، يقول دائمًا: "اذكروا الرسول في كل كلام وحديث.. اذكروه صباحًا ومساءً". "

لقد كانت محبته للنبى صلى الله عليه وسلم كالنبع الصافى، لم تشبه شائبة، وظل هكذا إلى أن لقى ربه على خير حال.

"عندما كان يلفظ أنفاسه الأخيرة أوصى ورثته ومحبيه بقوله: ابتعدوا عن كل من تجدون منه أدنى إهانة لحضرة الرسول ومقامه صلى الله عليه وسلم أو أدنى استخفاف

(2) الشيخ أحمد رضا خان البريلوي وشئ من حياته وأفكاره ص٦٢.

£ Y \_\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> من أقطاب الأمة ص٧٣.

......إنصاف اللإِمام......

بشريعة الله ونظامه، مهما يكن ذلك الرجل معظما، حتى ولو كان شيخًا مكرمًا. انزعوه من قلوبكم مثل نزع الذباب من الحليب"(١)

\* \* \*

(1) من أقطاب الأمة ص ٣٣، نقلا عن كتاب الإمام أحمد رضا الحنفى البريلوى وشخصيته الموسوعية، كوثر النيازى، ترجمة ممتاز أحمد السديدى، أكاديمية رضا، لاهور، باكستان١٩٥٥.

..............إنصاف (الإمام...........

#### ثانيا: التعريف بقدر النبي صلى الله عليه وسلم

كان علماء "ديوبند" يتهمون الشيخ الإمام بالغلو في النبي صلى الله عليه وسلم، ولا تزال هذه حجة الوهابية لصرف المسلمين عن نبيهم صلوات الله وسلامه عليه، فادّعوا أنه يسوى علم النبي صلى الله عليه وسلم بعلم الله جل وعلا.

ولما ذهب الشيخ لأداء الحج للمرة الثانية أراد بعض الوهابية من الهنود أن ينصبوا له شَرَكا، فأوحوا إلى بعض الناس أن يسألوا الشيخ الإمام عن علم النبى صلى الله عليه وسلم بالغيب، وهم على يقين أنهم سيوقعون به أمام علماء العرب، لأنه قد استقر في قلوبهم المظلمة ما أملاه عليهم مشايخهم من أن سيد الكائنات صلى الله عليه وسلم كآحاد الناس لا يزيد عليهم في شيء!!

فإذا بالشيخ الذي كان في ظروف لا تسمح بالتأليف، خاصة أنه كان بعيدًا عن كتبه ومراجعه، يوفقه الله أعظم توفيق، فيجيب على سؤالهم إجابة فائقة شافية في كتاب هو بحق من درر الكتب في اللغة العربية، وبدلاً من أن يثير حفيظة علماء الحرمين - كما أراد شانئوه - إذا هم يجمعون على جلالته وعلو قدره في العلم.

## علم النبي صلى الله عليه وسلم

بيّن الشيخ الإمام في هذا الكتاب الذي أسهاه "الدولة المكية بالمادة

الغيبية" أن علم الله تعالى ذاتى مختص به تعالى، ومن أثبت منه شيئا لغيره تعالى فقد اقترف كفرًا صريحًا، وشركًا بواحًا، أما العلوم الغيبية التى شرف الله تعالى وأكرم بها حبيبه صلى الله تعالى عليه وآله وسلم فحاصلة له من ربه تعالى وليست بذاتية، ومن أثبت منها شيئا للنبى فقد كفر.

قدّم الإمام لكتابه المبارك بهذه المقدمة الضافية التي أنقلها كما هي تبركًا بها، وطلبا للنيل مما امتلأت به من فوائد ودُرر:

## بسم الله الرحمن الرحيم نحمده ونصلي على رسوله الكريم

الحمد لله علام الغيوب، غفار الذنوب، ستار العيوب، المظهر من ارتضى من رسول على السر المحجوب، وأفضل الصلاة وأكمل السلام على أرضى من ارتضى وأحب محبوب، سيد المطّلعين على الغيوب، الذى علمه ربه تعليها وكان فضل الله عليه عظيها، فهو على كل غائب أمين، وما هو على الغيب بضنين، ولا هو بنعمة ربه بمجنون، مستور عنه ما كان أو يكون، فهو شاهد الملك والملكوت ومشاهد الجبار والجبروت، ما زاغ البصر وما طغى، أفتهارونه على ما يرى، نزل عليه القرآن تبيانا لكل شيء فأحاط بعلوم الأولين والآخرين، وبعلوم لا تنحصر بحد، وينحسر دونها العد، ولا يعلمها أحد من العالمين، فعلوم آدم،

<sup>(1)</sup> الدولة المكية بالمادة الغيبية للإمام أحمد رضا خان البريلوي، مركز أهل السنة، بركات رضا، كجرات، الهند، ٢٠٠٢م.

......إنصاف (الإمام......

وعلوم العالم، وعلوم اللوح وعلوم القلم كلها قطرة من بحار علوم حبيبنا على الأن علومه، وما يدريك ما علومه، عليه صلوات الله تعالى وتسليمه، هي أعظم رشحة، وأكبر غرفة من ذلك البحر غير المتناهي، أعنى العلم الأزلى، الإلهي فهو يستمد من ربه والخلق يستمدون منه، فها عندهم من العلوم إنها هي له وبه ومنه وعنه:

وكلهم من رسول الله ملتمس غرفا من البحر أو رشف من الديم وواقفونلديه عند حدهم من نقطة العلم أو من شكلة الحكم

صلى الله تعالى عليه وسلم، وعلى آله وصحبه وبارك وكرم، آمين.

وبعد!

فقد أتانى وأنا حلّ بالبلد الحرام، سؤال من بعض الهنود فى علم سيد الأنام، عليه وعلى آله وصحبه أفضل الصلاة والسلام، وقت العصر يوم الاثنين لخمس بقين من ذى الحجة، عام ألف وثلاثهائة وثلاث وعشرين من هجرة من أتم الحجة، وأوضح المحجة، عليه من الصلوات أكملها، ومن التسليات أفضلها – وأظنه ناشئا من بعض الوهابية الذين قد سبوا الله ورسوله صلى الله تعلى عليه وسلم سبا، وأشاعوا بذلك فى الهند كتبا، وذلك لأن السُنّى إن احتاج هاهنا أن يسأل علهاء، فهذا بلد الله

..... إنصاف (الإمام .....

الأمين ممتلئ بحمد الله علما وعلماء، فمن كان عند البحار الزواخر، فما مضيه إلى نهر في الآخر، على أن سادتنا علماء مكة المكرمة حفظهم الله تعالى قد شرحوا مسألة علمه صلى الله تعالى عليه وسلم، وسائر المسائل التي يخالف فيها الوهابي الأظلم، لا مرة ولا مرتين وقد كشفوا الرين، وأفادوا الزين، وأبادوا الشين، وأقاموا على الوهابية الحين.

وهذا العبد الضعيف، بفضل ربه القوى اللطيف، أبان عن جد في خدمة السنة الزهراء، مقيم على الوهابية الطامة الكبرى، صنف كتبا تزيد على مائتين ودعا كبراءهم إلى المناظرة لا كرَّة ولا كرَّتين، فما أحار أحد منهم جوابا، فهذا ما يغيظهم، وقد علموا أنى بمكة منقطع عن كتبي، مشتغل بزيارة بيت ربي، مستعجل إلى بلد مولاى وحبيبي، صلى الله تعالى عليه وسلم فأثاروا هذا السؤال، طمعا منهم أن يمنعني الاستعجال وشغل البال، وفقدان الكتاب، عن إبانة الجواب، فيكون في ذلك عيد لهم ومسرة، ونوع عوض عما أصابهم من المعرة، أن سَكتُ أيضا مرة كما أَسْكتُّ كبراءهم ألف مرة، وجهلوا أن هذا الدين المتين مأمون، وكل من ينصره منصور ومصون، وإنها أمر الله إذا أراد شيئا أن يقول له كن فيكون، فهذا ما فهمت من هذا السؤال، والعلم بالحق عند ذي الجلال، فالأحسن تقسيم الجواب إلى قسمين: قسم للسائل

|    | لإنصاف (الإِماملإنصاف (الإِمام)            |  |  |  |  |  |
|----|--------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| ما | المستفيد، وآخر على الصائل العنيد، ليصل كلأ |  |  |  |  |  |
|    | يستأهله، ويجاوب كل بها هو أهله             |  |  |  |  |  |
|    | ale ale ale                                |  |  |  |  |  |

\_\_\_\_\_o~\_\_\_

#### تأييد علماء السنة:

اجتمع العلماء في مجلس شريف مكة ليستمعوا إلى إجابة الشيخ المتهم في عقيدته ودينه. تقول الرواية:

"وقرأه الشيخ صالح كمال مفتى مكة المكرمة بمجلس "الشريف" أمام حشد كبير من العلماء فترك البحث أثرًا عميقا في قلوبهم، وقرظ عليه حوالى خسين عالمًا من علماء الحرمين الشريفين، وخسة عشر عالمًا من علماء الدول الإسلامية الأخرى"().

والطبعة التي عندى من كتاب "الدولة المكية" مُذيَّلة بعدد من تقريظات علماء أهل الزمان بلغت تسعة وخمسين تقريظا، نعرض بعضها، وفي البعض ما يدل على الكل.

#### • قال السيد إسهاعيل بن خليل:

"اعلم أن شيخنا المذكور الشيخ أحمد رضا خان لما فرغ من كتابته على السؤال المعروض عليه أمر شريف مكة الشيخ صالح كهال – مفتى مكة سابقًا – بأن يقرأه في مجلسه على ملأ من الناس، وكانت الفئة الطاغية حينئذ جلوسًا، وعلماء الوهابية حضورا، فقرأ مولانا الشيخ صالح كهال الجواب، وما أودع فيها مولانا من جزيل الخطاب، وبين لقولهم الباطل ومذهبهم العاطل. فكُبتوا وبهتوا خذلهم الله أين ما كانوا..

<sup>(1)</sup> الشيخ أحمد رضا خان البريلوي وشئ من حياته وأفكاره ص٧٧.

إنصاف (الإمام......

فحينئذ ظهر لأمير مكة أن مولانا أحمد رضا على الحق والصواب، وأخصامه -وهابية كانوا أو غيرهم- على الضلال والارتياب".

#### • وقال الشيخ عبد الله سراج مفتى الحنفية بمكة المكرمة:

".. ولقد أجاد مؤلفها وأفاد، وأوضح سنن الهداية والرشاد، فها كُلُّ مَن جَمَعَ ألّف، ولا كل من أكثر النقل والعَزْو صنّف، إنها تلك مواهب وهب بها المولى لمن شاء وجعله أولى، وكلُّ يَدَّعى وصلا بليلى، فمن تأمل ما فيها ونظر في ظاهرها وخافيها تحقق عنده كذب زعم قول القائل بأن مؤلفها ذكر فيها مساواة علم نبينا على بعلم الله عز شأنه وتعاظم برهانه وغير ذلك من الكذوبات والأقاويل..

#### • وقال الشيخ عبد الله بن حميد مفتى الحنابلة بمكة المشرفة:

"فقد نظرت إلى هذه الرسالة التى قابلها بالقبول كل رئيس، فوجدت شموس براهينها قد جَلَتْ كل ظلمة، وأشرقت أنوار هداها على هذه الأمة.. فعند لثم ثغرها الباسم حمدت الله تعالى ألفًا وعشرًا، ولو كنت على وضوء لسجدت لله شكرًا على أن من الله علينا بهذا العالم المحقّق المدقّق، لا زالت شجرة علمه نامية على عمر الأزمان، وثمرة عمله مقبولة لدى الملك الديان..".

• وقال الشيخ محمد صالح مفتى الأحناف بمكة المكرمة:

"فإن الرسالة المسهاة بالدولة المكية بالمادة الغيبية خالية عها ادعاه على مؤلفها أهل الزور والبهتان من أنه ادعى فيها مساواة علم الرسول على لله لعلمه عز وجل إلى آخر ما ادعاه أهل الطغيان..

اللهم إنا نعوذ بك من المكر والاستدراج والتفوه فى حق كبار العلماء بها يوجب الطرد عن سبيل النجاة إلى سبيل الاعوجاج. اللهم زِد وبارك وأطل عمر هذا الأستاذ الكبير والعالم النحرير ليكون غُصّة وشوكة فى حلق كل مبتدع جهول لا يقدِّر قدر سيدنا ونبينا ومولانا محمد..".

#### • وكتب الشيخ محمد جمال بن محمد الأمير مفتى المالكية:

"أما بعد: فإنى قد اطلعت على هذه الرسالة المساة المساة المادولة المكية بالمادة الغيبية فوجدتها قد وشحت بالآيات الوهبية.. كيف لا وهى للعالم العلامة المفرد، والسيد الحبر الأمجد شيخنا الشيخ أحمد رضا خان، ووجدتها خالية عما نسبه إليه أهل الزور والبهتان..".

#### • وكتب العلامة الشيخ حمدان الوينسى القسنطيني الجزائرى:

"أما بعد: فإنى لما اطلعت على الرسالة المسهاة بالدولة المكية لأوحد جهابذة الهند العلامة النحرير الإمام الشهير المفسر المحدث الأصولى الفقيه اللغوى الجدلى المناظرى، الشيخ أحمد رضا خان الهندى دام مجده وعُلاه، وأمعنت

......لإنصاف الإمام......

النظر في تراكيبها ومبانيها، وتأملت جيدًا في مفاهيمها ومعانيها وجدتها بحرًا عبابًا وعجبًا عجابًا، آخذة من التحقيق أعلاه، ومن التدقيق أقصاه، مؤيدة بالكتاب والسنة وإجماع هذه الأمة، وجلى القياس، مُدعمة بالحجج العقلية والبراهين اليقينية التي لا يبقى معها بعد التأمل العارى عن المكابرة ريب ولا التباس، دلت على تبحر مؤلفها المذكور أبقاه الله حجة للأنام وكهفا للنوازل العظام".

# • وكتب السيد علوى بافقيه الحسينى العلوى مفتى الشافعية ونقيب الأشراف بالمدينة النبوية المسرفة:

"أما بعد: فقد مَنَّ الله علينا ذو الجلال أن جعل في كل عصر رجالا أبطالاً أسهر عيونهم وشغل قلوبهم بالتدريس والتأليف والتصنيف مع الترصيف ورد شبهة أهل الهوى والضلال والافتراء، وكان من رؤسائهم وأكابر عظمائهم أفضل الفضلاء وأنبل النبلاء فخر السلف وقدوة الخلف الشيخ أحمد رضا خان البريلوي عامله الله بلطفه الخفي.

وقد اطلعت على الرسالة المسهاة بالدولة المكية بالمادة الغيبية فقد ألف وأفاد، وصنف وأجاد، وإنها لجديرة بأن تكتب بالتبر بدل المداد والحبر، كيف لا وقد كشفت لنا عن معنى الحقائق وغامض الدقائق، وحلت معضل المشكلات بالحجج الدامغة والبراهين البينات، فجزاه الله تعالى خير

\_\_\_\_\_

......ل**إنصاف (للإمام**......الجز اء".

## • وكتب العلامة الشيخ يوسف بن إسهاعيل النبهاني تقريظًا نُشر في مجلة "البيان" السورية جاء فيه:

"أما بعد: فإنى لما تشرفت بالمجاورة فى أعتاب سيد المرسلين فى بلدته الطاهرة ومدينته المنورة فى هذا العام سنة ١٣٣١ هجرية طلب منى بعض العلماء الأفاضل من أهل السنة والعترة الطاهرة أهل المدينة المنورة، أن أقرظ هذا الكتاب المسمى بالدولة المكية بالمادة الغيبية تأليف الإمام العلامة الشيخ أحمد رضا خان الهندى.

فلما أرسله إلى قرأته من أوله إلى آخره، فوجدته من أنفع الكتب الدينية وأصدقها لهجة وأقومها حجة ولا يصدر مثله إلا عن إمام كبير علامة نحرير فرضى الله عن مؤلفه وأرضاه وبلغه من كل خير مناه...

وأختم كلامى بسؤال الحق تعالى بجاه هذا النبى الكريم عليه أفضل الصلاة والتسليم أن يكثر من أمثال مؤلف هذا الكتاب الأئمة الأعلام حماة الإسلام المتصدين للردعلى الكفرة والمبتدعين اللئام فإنهم من أفضل المجاهدين الخابين عن حوزة الدين والحمد لله رب العالمين".

\* \* \*

.............إنصاف (الإمام...........

#### ترجمة معانى القرآن الكريم:

قال الله تعالى: ﴿ ذَٰ لِكَ وَمَن يُعَظِّمۡ شَعَتِهِرَ ٱللَّهِ فَالِنَّهَا مِن تَقَوَى ٱللَّهِ بَاللَّهِ وَعندما تَقَوَى ٱلْقُلُوبِ ﴾. وكان شيخنا من المعظمين لشعائر الله، وعندما قام بترجمة معانى القرآن الكريم امتازت ترجمته عن غيرها بها غلب عليها من تعظيم شعائر الله.

لم يكن زاده في هذه الترجمة تمكنه من اللغة العربية، وغوصه في علوم القرآن والحديث، وسعة معارفه بالعلوم والصناعات، وغير ذلك، فحسب، وإنها كان زاده الأكبر حب الله والرسول، وتعظيمها إلى أبعد مدى، فتفتحت أمامه المغاليق، واستنارت المشاهد، وتكشفت المعانى، فكانت ترجمته أفضل مما سواها، وصفها العالم السلفى الشيخ سعيد بن عبد العزيز يوسف زئى بقوله:

"إنها أول ترجمة لمعانى القرآن الكريم روعى فيها علو حضرته تعالى وجلالته وعظمته ومجده وكبرياؤه عند ترجمة معانى الآيات المتعلقة بذاته تعالى، ولا توجد هذه المزية فى غيرها من التراجم القرآنية، سواء كانت من علماء أهل الحديث أو من أصحاب مدرسة فكرية أخرى. كما راعى الإمام أحمد رضا فى ترجمته لمعانى آيات تتعلق بسيد الأولين

............إنصاف (الإمام......

والآخرين، حبيب رب العالمين، إمام الأنبياء، شفيع يوم الجزاء محمد المصطفى –صلى الله تعالى عليه وآله وسلم راعى في الترجمة مكانته السامية ومنزلته الرفيعة، ولم يساير في هذا الصدد غيره من المترجمين الذين أتوا بترجمة لمعانى هذه الآيات من الناحية اللغوية والحرفية فحسب، وهذه فضيلة تخلو منها التراجم الأخرى تماما.."(۱).

فبينها ترجم كبار علماء الهند قوله تعالى: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَآلا ۗ فَهَدَىٰ ﴾ في سورة الضحى بأشياء مثل:

- "ووجدناك تائها فهديناك"
- "ووجدناك غافلاً عن الطريق فهديناك الطريق"
  - "ووجدناك لا تعرف الطريق فأرشدناك"

ترجمها الشيخ الإمام الترجمة اللائقة بمقام الرسالة المحمدية فقال:

• "ووجدناك فانيا في محبتنا وتائها في وديانها فهديناك إلينا".

وهذه الترجمة من الإمام المحب العاشق أكثر ملائمة لروح القرآن الكريم الذى قال في سورة النجم ﴿ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ﴾ التي تجزم بأن النبي عَلَيْهُ لم ينحرف عن سبيل الهداية ولم يضل قط. "

<sup>(1)</sup> من أقطاب الأمة في القرن العشرين، الطبعة الثالثة ص ٢٩ - ٣٠.

<sup>(2)</sup> من أقطاب الأمة في القرن العشرين، الطبعة الثالثة ص ٢٩ – ٣٠.

| ••••• |   | ت (الإمام | إنصاف | <br> |
|-------|---|-----------|-------|------|
|       | * | *         | *     |      |

ثالثا: مدح النبي صلى الله عليه وسلم

ما أجمل هذا الوصف، وما أجله، وما أرفع شأنه. إنه المقام العالى

..............إنصاف (الأمام......

الذى لا يتسامى إليه إلا الخصوص الذين خلع الله جل جلاله عليهم من خلعة محبته لنبيه ومصطفاه، ومن خلعة مدحه إياه.

لم يمنعه اشتغاله بالعلم من أن يتسامى إلى هذا المقام، وأن يتربع على قمته مع رواده وأقطابه مثل حسان بن ثابت والبوصيرى والصرصرى والبرعى والنبهاني.. مدح النبى صلى الله عليه وسلم بكل لغة أتقنها؛ بالعربية والأردية والفارسية. وبطبيعة الحال لن نستشهد ـ في هذا المقام للا بها نظم في لغة العرب، وإن كنا نسأل الله أن يقيض لأشعاره الأردية والفارسية شاعرًا مجيدًا ينقل إلى العربية رونق وبهاء وجمال مدحه لسيد السادات صلى الله عليه وسلم. (۱)

تفیض فتستفیض بها العبید یجود فیجتدی منه العبود ولا تفندی وإن فنیت أبود ولا یبلی متی بلیت عهود

على الوالى من الأعلى صلاة على الوالى من العالى سلام صلاة لا تحد ولا تعد سلام لا يمن ولا يمانى

قال فرمان فتحبوري - من أساتذة الأدب الأردى:

"إن شبه القارة أنجبت أعاظم العلماء المتضلعين في شتى العلوم، بيد أننا لا نقع فيهم على شاعر من الطراز

<sup>(1)</sup> انظر "من أقطاب الأمة في القرن العشرين" ص٧٥.

..... إنصاف (الإمام.....

الأول إلى كونه علامة في العلوم الإسلامية. وقد وجدنا هذا في أحمد رضا خان.. إنه من علماء الدين الحنيف، غير أنه شاعر المديح النبوى الشريف بخاصة.. إن ما نظم من شعر يمتدح به خير البرية - على حلى الخالف الما في مدائحه قلوب مسلمى الهند، وعلى ذلك إذا نظرنا في مدائحه النبوية أيقناً أنه أعظم شاعر امتدح رسول الله عليه الصلاة والسلام..

أما خصائص مدائح أحمد رضا النبوية فمتسمة بالوضوح، فمعانيها في ظاهر ألفاظها، وغرض الشاعر يدرك في غير عسر ومشقة، وهذه ميزة جعلت شعره شعرا يتفهمه ويتذوقه المتلقون على تفاوت حظوظهم من التعليم، وحسبنا أن نشير إلى أن مدائحه تُنشد في المحافل الدينية الخاصة، وندوات السيرة النبوية العامة، وإذا سمعها المسلمون استخفهم الطرب وبلغ مبلغه، ولا نكاد نعرف مسلمًا في شبه القارة الهندية ليس في محفوظه أشعار عما فاضت بها قريحة أحمد رضا خان في مديح سيد الأنبياء ص"."

وللإمام قصيدة بالأردية في مدح النبي عَلَيْ تسمى بالمنظومة السلامية

٦٣

<sup>(1)</sup> المنظومة السلامية في مدح خير البرية صلى الله عليه وسلم، ترجمة د. حازم محفوظ، شرحها وعلق عليها ونقلها إلى الشعر العربي د. حسين مجيب المصرى، نشر مركز أهل السنة بركات رضا، الهند، ٢٠٠١م، ص٠٥.

تُنشَد بتهامها، أو أجزاء منها في المحافل الدينية وفي المساجد بعد صلاة الجمعة وهي تشتمل على مائة وسبعين بيتًا وكل بيت منها ينتهي بعبارة: "لاكهون سلام" أي مئات الآلاف من التسليهات، وهي مشهورة في البلاد الهندية باسم "سلام رضا" وتنشد – كها قال د. حسين مجيب المصرى – بكيفية ترقق القلوب وتثير فيها هزة الطرب إلى حد يجعل للنفوس خشوعًا، وللعيون دموعًا. وقال أيضا في موضع آخر من مقدمته الضافية لترجمة المنظومة السلامية:

"ومن مستطرف ما يُعرف في شبه القارة الباكستانية الهندية أن الاحتفال بالمولد النبوى الشريف يبدأ ويُختتم بإنشاد أبيات من "السلامية" كها أن النساء – بمناسبة المولد النبوى، وبمناسبة عيد الفطر وعيد الأضحى – يجتمعن في بيت إحداهن ليشنفن الأسهاع بإنشاد من تنشد السلامية بصوت جميل، وذلك في كل ما وسعت المدن والقرى من أحياء"."

وقد أخبرنى صديق من الهند أن المؤذنين -فى بعض المساجد-يترنمون بأبيات منها قبل أذان الصبح فى مكبرات الصوت.

\* \* \*

وله قصائد أخرى كثرة جعلته يتبوء تلك المكانة العالية بين المادحين.

<sup>(1)</sup> الإمام أحمد رضا الحنفي البريلوي وشخصيته الموسوعية ص٢٥.

<sup>(2)</sup> المنظومة السلامية في مدح خير البرية صلى الله عليه وسلم، ص٦٢.

...............إنصاف (الإمام...........

قال د. حسين مجيب المصرى:

"لأحمد رضا ديوان كبير في الأردية هو:

"حدائق بخشش" أى حدائق الغفران، يتألف من ثلاثة أجزاء.. وأول ما يلفتنا إلى هذا الديوان أن معظم ما انطوى عليه في مدح الرسول صلى الله عليه وسلم وآل بيته وصحابته والأولياء رضوان الله عليهم".

"وأهل العلم في شبه القارة يجعلون لهذا الديوان منزلة لا تسامى، ويعدونه بحق أفضل ما قيل في مدح الرسول β، وقد توفر كثير منهم على دراسته وشرحه وتفسيره (حتى أن أحد هذه الشروح يقع في خمسة وعشرين جزءا كبيرا)". (١)

\* \* \*

إن الإمام أحمد رضا خان لم يقرض الشعر تنفيسا عن مكنون قلبه فحسب، ولكن بالمقام الأول – حتى تتغنى به جماهير المسلمين فتتأكذ محبة الله والرسول في القلوب، وهو الأمر الذي وفقه الله إليه أعظم توفيق كما رأينا، استمع إلى هذه الأبيات من نظمه في العربية؛ كم هي سهلة وبسيطة، سماعًا وحفظًا وإنشادًا:

وصلاة ربى دائما وعلى خير البرية سيد الأكوان

<sup>(1)</sup> المنظومة السلامية في مدح خير البرية صلى الله عليه وسلم، ص٢٨.

......إنصاف (الإمام......الله الله مام.....

صلى المجيد على الرسول وآله ومُحبه ومطيعه بحنان صلى عليك الله ياملك الورى ما غرد القمرى في الأفنان صلى عليك الله يا فرد العلى ما أطرب الورقاء بالألحان

كان - رضى الله عنه - يقول: "تعلمت المديح النبوى من القرآن الكريم" .. (۱)

من تأمل في هذه العبارة تكشفت له بعض معالم هذا المقام الرفيع – مقام المديح – الذي لا يشرّف الله به إلا من كان أهلاً له.

عبر الشيخ عن ذلك بقوله: "مدح النبي عَلَيْ كالمشى على حد السيف، لو بالغت زاحمت الألوهية، ولو قصّرت ارتكبت النقيصة". "

إن المحب لا يروى عطشه شيء، ولا يكفيه ما يبث أشعاره من لواعج الشوق ولو ملأت ما بين الخافقين، بل هو دائما في البحث عن مزيد، والشيخ الإمام المحب الموله يطرب لكل مديح، ويفرح لكل نبضة حب، فلما سمع بيتين للإمام الصرصرى الشهيد في وجوب القيام – محبة وتعظيمًا – عند ذكر مولد المصطفى على طرب لهما وراح يرشف رحيقهما رشفًا فعمل لهما تخميسا بديعا، فهاك بيتا الصرصرى:

قليل لمدح المصطفى الخط بالذهب على فضة من خط أحسن من كَتَبْ

<sup>(</sup>١) الإمام أحمد رضا خان الحنفي البريلوي وشخصيته الموسوعية ص٢٤.

<sup>(2)</sup> نفس المصدر.

ينصاف (الإمام.....لإنصاف الإمام.....

وأن ينهض الأشراف عند سماعه قياما صفوفا أو جثيا على الرُّكب وأن ينهض الأشراف عند سماعه

وهاك تخميس الإمام لهما:

سواد عيون العين سنا ذهب ولوح نحور الحور لاح كما يجب المعاد عيون العين سنا ذهب

فإن يمل جبريل لقال أولو الأدب قليل لمدح المصطفى الخط بالذهب فإن يمل جبريل لقال أولو الأدب

على فضة من خط أحسن من كتب

يقوم بحـق المدح قـوم فلاتِهِ توله وقـم بالوجـد قومـة والِـهِ

فحُقّ خضوع الوجه رغما لكارِهِ وأن ينهض الأشراف عند سماعِهِ

قياما صفوفا أو جثيا على الركب

الحمد للمتوحد بجلاله المتفرد

وصلاة مولانا على خير الأنام محمد

والآل أمطار الندى والصحب سُحب عوائدِ

لاهُمَّ قد هجم العدى من كل شأوٍ أبعدِ

......إنصاف (الإمام......

إذ من دعاك يؤيّب كنر الفقير الفاقير في نحر كل مُهدّد في نحر كل مُهدّد أنت القدير فأيّب بكتابه وبأحميد معلى الحبيب الأجود عبدًا بحرز السيد"

لكن عبدك آمن يا رباه يا با رباه يا بك ألتجى بك أدفع أنت القوى فقونى فإلى العظيم توسلى وأدم صلاتك والسّلا واجعل ما أحمد رضا

\* \* \*

<sup>(1)</sup> نقلاً عن "من أقطاب الأمة في القرن العشرين".

# الهدف الثاني:

# وقع سائر الپدع

لخص الشيخ محمد أحمد المصباحى - صاحب "حدوث الفتن" - طبيعة الشيخ النقية الصافية التي لم تلوثها أطهاع الدنيا ولا أهواء النفس فقال:

"ما كان يبيح المداهنة في الدين، والمسالمة مع المبطلين، والمسالمة مع المبطلين، والمسالمة مع المبطلين"

وقال: "ردعلى النصارى، والهنادك، والرافضة، والقاديانية، والوهابية، والديوبندية، والندوية، والنياشرة وغيرها، وكلما ظهرت بدعة ردعليها حتى قال العلماء، إن كثيرا من المبطلين كان يمتنع من إعلان بدعته زمنا طويلا نخافة من قلم الإمام أحمد رضا، وكذا كان شديد الإنكار على كل حرام ومنكر وسوء يظهر فى المجتمع الإسلامى، وتصانيفه تزخر وتتدفق بالردعلى البدع والمنكرات التى راجت فى عصره، أو ظهرت قبل زمانه.

والمبتدعة لما لم يتمكنوا من الرد عليه بحجة ودليل لجأوا إلى البهت والافتراء فقالوا: إنه يسوى الرسول بالرب الجليل، ويبيح السجود للصالحين أو لقبورهم، ويتصدى للرد على كل حركة إصلاحية، وأسموا أهل السنة: "البريلوية" لينخدع من لا يعرف حقيقة الأحوال، والظروف، ويظن أن هذه فرقة جديدة. والحق أن الإمام أحمد رضا خان لم يعد عما مضى عليه الصحابة والتابعون، ومن بعدهم من أئمة الدين قيد شبر، ولم يخرج عن الدين المخنف والمذهب الحنفى قدر شعير، لكن المبطلين يلوذون

(1) هم الذين يرجعون كل شئ إلى الطبيعة (نيتشر باللغة الانجليزية) وهم ينكرون الملائكة والجن والجنة والنار والنبوة والمعجزة إلخ.. ومذهبهم يوافق مذهب الدهرية، وداعيتها في الهند هو سير سيد أحمد خان (راجع حدوث الفتن ص٦١).

..... إنصاف (للإمام ...... إنصاف الله مام .....

بالإفك والاختلاق، ومصنفات الإمام أحمد رضا أكبر شاهد على كذب دعاياتهم ومن راجعها وقف على نزاهته من جميع الافتراءات وحظى بكثير من إفادات، وإفاضات، وبحوث رائعات، وعلوم رائقات.

وقد أثنى عليه علياء عصره من الحرمين الشريفين، وأخذوا منه أسانيد الأحاديث، وقد جمع البروفيسور مسعود أحمد كثيرا من كلماتهم في كتابه "الفاضل البريلوي كما يراه علماء الحجاز". (١)

\* \* \*

القاديانية

"القاديانية" أنشأها مدعى النبوة الكذاب الميرزا غلام أحمد القادياني، الذي أبطل فريضة الجهاد، ومالاً الانجليز وأحبهم، وأعلن أن الخضوع

<sup>(1)</sup> حدوث الفتن ص١٩٥.

......بإنصاف (الإمام......

لهم من الإيمان، وأن حكومتهم ظل الله في الأرض، وطاعتهم فريضة، وملأ كتبه بالثناء عليهم والافتخار بأنه ـ وأباه من قبله ـ من أصدقائهم الأوفياء.

#### عرّف به الإمام أحمد رضا خان بقوله:

"دجال حدث في هذا الزمان، فادعى أولا مماثلة المسيح، وقد صدق والله فإنه مثل المسيح الدجال الكذاب، ثم ترقى به الحال، فادعى الوحى، وقد صدق والله...! لقوله تعالى في شأن الشياطين: ﴿ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضِ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُورًا ﴾ [الأنعام:١١٢] أمَّا نسبة الإيحاء إلى الله ـ سبحانه وتعالى ـ وجعله كتابه "البراهين الغلامية" كلام الله ـ عز وجل ـ فذلك أيضًا مما أوحى إليه إبليس: أن نُحذ منّى وانسب إلى إله العالمين، ثم صرّح بادّعاء النبوة والرسالة وقال: "هو الله الذي أرسل رسوله في قاديان"، وزعم أنّ مما نزّل الله تعالى عليه: "إنا أنزلناه بالقاديان وبالحق نزل"، وزعم أنه هو أحمد الذي بشر به ابن البتول، وهو المراد من قوله تعالى عنه: ﴿ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنَ بَعَدِي ٱسَّمُهُ رَ أَحْمَدُ ﴾ [الصف:٦] وزعم أن الله تعالى قال له: إنك أنت مصداق هذه الآية: ﴿ هُوَ ٱلَّذِئَ أُرْسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ مَلَى ٱلدِّين كُلُّهِ عَلَّى التوبة: ٣٣] ثم أخذ يفضّل نفسه اللئيمة على كثير من الأنبياء والمرسلين ـ صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين ـ وخصّ من بينهم كلمة الله وروح الله ورسول الله عيسى ـ صلى الله تعالى عليه وسلم ـ فقال: "اتركوا ذكر ابن مريم، فإن غلام أحمد أفضل منه"، (ولما سُئل:)إنك تدعى مماثلة عيسى رسول الله ـ عليه الصلاة والسلام ـ فأين تلك الآيات الباهرة التي أتى ما عيسي، كإحياء الموتى وإبراء الأكمه والأبرص وخلق هيئة الطير من الطين فينفخ فيه، فيكون طيرا بإذن الله تعالى...؟ فأجاب بأن عيسى إنها كان يفعلها بمسمريزم اسم من الشعوذة بلسان أنكلترة، قال: ولو لا أنّى أكره أمثال ذلك لأتيت بها، وإذ قد تعود الأنباء عن الغيوب الآتية كثيرًا ويظهر فيه كذبه كثيرًا بثيرًا داوى داءه هذا بأن ظهور الكذب في إخبار الغيب لا ينافي النبوة، فقد ظهر ذلك في إخبار أربعائة من النبيين، وأكثر من كذبت أخباره عيسى، وجعل يصعد مصاعد الشقاوة حتى عد من ذلك واقعة الحديبية. فلعن الله من آذي رسول الله صلى الله عليه وسلم، ولعن من آذي أحدًا من الأنبياء صلى الله تعالى على أنبيائه وبارك وسلم. وطفق يدّعي له (أي عيسي) ـ عليه الصلاة والسلام ـ مثالب ومعايب، حتى تعدّى إلى أمّه الصدّيقة البتول المصطفاة المطهرة المبرءة بشهادة الله تعالى ورسوله صلى الله تعالى عليه وسلم، وصرّح أن مطاعن اليهود على عيسى وأمّه لا جواب عنها عندنا ولا نستطيع ردّها أصلاً، وجعل يلمز البتول المطهّرة من تلقاء نفسه فى عدة مواضع من رسائله الخبيثة بها يستثقل المسلم نقله وحكايته. إلى غير ذلك من كفرياته الملعونة، أعاذ الله المسلمين من شره وشر الدجاجلة أجمعين"()

كادت هذه الفتنة تعصف بالإسلام في الهند، لا لقيامها على شيء يُعتد به أو يحترمه العقل، ولكن لأن كل دعوى ـ مها كانت متهالكة ـ تقوى وتشتد بسلطان الحكم والمال، وقد رأينا مصداق هذا في الحركة الوهابية التي حظيت في الهند أيضًا ـ مع غيرها من الحركات الهدامة ـ بتأييد الانجليز المطلق، ودعمهم في ظل هيمنتهم الكاملة على كل شئون الهند.

ولكن الله سبحانه وتعالى الذى لا يكون فى ملكه إلا ما يريد، والذى قدّر كل شىء وقضاه، كما جعل هذه الفتن سببا فى هلاك من سقطوا فيها وتمرغوا فى نعيمها الزائف الزائل، جعلها ـ فى نفس الوقت ـ سببا فى نجاة أهل السعادة الذين عضّوا على دينهم بالنواجذ، وجعلها ـ أيضًا ـ سببا فى رفع أوليائه وأحبابه، الذين وقفوا فى وجهها، إلى مراتب الصديقين.

رضى الله عن شيخنا الإمام أحمد رضا خان الذي كان ـ بحق ـ سيفا من سيوف الله سلّه على البغاة الملحدين.

<sup>(1)</sup> حسام الحرمين ص٥٣-٥٦.

...............إنصاف (الإمام .......

أصدر الإمام مجلة خاصة للرد على القادياني باسم "قهر الديان على المرتد بقاديان" سنة ١٣٣٦هـ الموافق ١٩٠٥م، وقام بتأليف الكتب التالبة:

- جزاء الله عدوه بإبانة ختم النبوة (١٣١٦هـ ١٨٩٨م)
- السوء والعقاب على المسيح الكذاب (١٣٢٠هـ ١٩٠٢م)
  - المبين ختم النبيين (١٣٢٦هـ ١٩٠٨م)
  - الجراز الدياني على المرتد القادياني (١٣٤٠هـ ١٩٢١م)

أثنى الشاعر محمد ضياء الدين على الإمام، ووصف جهوده في القضاء على فتنة القادياني في قصيدة قال في بعض أبياتها ما ترجمته:

"أحمد رضا الذى فُقد نظيره، وانفرد فى عصره، وبيان وبياد الفتنات الفتنات الفتنات القياديان المنات الفتنات القياديان المنات المنات

()

الشيعة:

(1) الشيخ أحمد رضا خان البريلوى وشئ من حياته وأفكاره، د.محمد مسعود أحمد، مؤسسة الشرف، لاهور، باكستان، الطبعة الثانية ٢٠٠٥م، ص ٤١.

الشيعة - في الأصل- هم أنصار سيدنا على كرم الله وجهه، ومن حاربوا معه أعداءه، ثم دخل فيهم - تحت ستار محبة أهل البيت- من أضمروا العداوة للإسلام وأهله، وسعوا إلى الإفساد في الدين ما استطاعوا، فأنشأوا - وراء ستار التشيع لأهل البيت - عقيدة جديدة تهدم الإسلام برمته.

قالوا إن على بن أبى طالب -كرم الله وجهه- هو الوصى الذى أوصى النبى  $\rho$  له بالإمامة من بعده، ولكن أبا بكر وعمر وعثمان رضى الله عنهم اغتصبوها منه بموافقة جميع الصحابة باستثناء عدد قليل منهم، فأصبحت كراهيتهم من صلب عقيدتهم بل وتكفيرهم.

ولما كان الصحابة -رضوان الله عليهم- هم هملة الدين لمن بعدهم فقد شككوا فيها قالوا، ولم يقبلوا كتب الصحاح كالبخارى ومسلم وغيرهما، وحتى القرآن، زعموا أن الصحابة حذفوا منه ما يدل بصريح القول على إمامة على، وبنوا حول هذه القضية كثيرا من العقائد الشاذة والآراء الساقطة حتى لم يعد لهم من الإسلام إلا اسمه، ووضعوا للقرآن تفاسير حسب أهوائهم تؤيد معتقداتهم، ورفضوا تفاسير غيرهم، ولم يأخذوا بالإجماع ولا بالقياس ضمن مصادر التشريع، وأسسوا عقيدتهم على نظرية الإمامة..

قال الدكتور مصطفى الشكعة في كتابه القيم "إسلام بلا مذاهب":

"والإمامية يزيدون على أركان الإسلام ركنًا آخر، هو الاعتقاد بالإمامة، أى أنهم يعتقدون أن الإمامة منصب

إلهى كالنبوة، فكما أن الله يختار من يشاء من عباده للنبوة والرسالة، فإنه كذلك يختار للإمامة من يشاء، ويأمر نبيه بالنص عليه، وأن ينصبه إماما للناس من بعده للقيام بالوظائف التي كان على النبي أن يقوم بها.. وهم يرون أن الإمام معصوم -كالنبي عن الخطأ، والإمام دون النبي وفوق البشر".

إلا أن الخميني وهو من متأخرى أئمتهم يجعل الإمام فوق النبي أيضا، في كتابه: "الحكومة الإسلامية ص٤٤" فيها نقله عنه الدكتور الشكعة - إذ قال:

"وإن من ضروريات مذهبنا أن لأئمتنا مقامًا لايبلغه ملك مقرب ولانبي مرسل".

لذلك وجدنا ادعاء الألوهية للأئمة عند بعض فرقهم مثل الإسماعيلية والدروز والعلويين..

\* \* \*

دخلت الشيعية القارة الهندية في زمن السلطان المغولي "همايون" الذي توفي سنة ٩٦٤هـ، وكان في حروب مع أعدائه انتهت بهزيمته، فالتجأ إلى إيران حيث أكرمه ملكها وأحسن ضيافته لمدة سبع سنوات تقريبا، رجع بعدها ليطلب ملكه وهو محاط بعدد من الأعوان والقواد الشيعة، وجيش صغير أمدّه به ملك إيران.

قال الدكتور عبد المنعم النمر في "تاريخ الإسلام في الهند":

"ومما تجدر الإشارة إليه أنه كان لمكثه مدة كبيرة في إيران، ومعاونة امبراطورها الشيعى له، وقوة نفوذ "بيرم خان" الشيعى في بلاطه أثر كبير في وفود كثير من الشيعة من إيران والعراق وغيرهما إلى الهند، والعمل في حكومته واتساع نفوذهم في البلاط المغولي، مما سنرى آثاره في عهد "أكبر" ومن بعده من الملوك".

توفى "همايون" وخلفه ابنه "أكبر" الذي كان من أكبر الأباطرة الذين حكموا الهند، وظلت حوله بطانة أبيه الشيعية، ومع أنه بدأ حياته صالحًا، يجب العلماء والصالحين إلا أن الأمر انتهى به إلى اختراع دين جديد، وأنزل نفسه منزلة النبى، بل أكثر..

يصف الدكتور النمر كيف حدث هذا التحول في حياته فيقول:

".. وإن الذي قام على إرشاده وتوجيهه، وكان له أكبر الأثر والفضل عليه هو "بيرم خان" الشيعى المتعصب، وكان لهذا أثره فيها بعد حين قرّب إليه كثيرًا من علها الشيعة وجعلهم مستشارين له، مثل "فتح الله الشيرازي" و "أبي الفضل الناكوري" وأخيه "أبي الفيض" ووالدهما "مبارك"، بل كان كثير من العلهاء يرمونهم بالإلحاد والزندقة"..

"تحول "أكبر عن هذه الروح المسالمة الخاضعة إلى إنسان آخر ملأه الكبر والغرور، ونفخ فيه من حوله من

..... إنصاف (للإمام ........

الشياطين، فزينوا له أنه ظل الله فى أرضه، وأنه لذلك لا يصح أن يستمع لهؤلاء العلماء، ولا أن يقلدهم. بل الرأى مايراه هو، وهو مجتهد، بل إن مرتبته باعتباره إمامًا وخليفة فوق مرتبة المجتهدين، وهذه الفكرة قريبة جدًا من فكرة الشيعة عن الإمام واجتهاده، إن لم تكن هى، وكان هؤلاء الذين زينوا له ذلك هم المشايخ: "مبارك الناكورى" وولداه: "أبو الفيض" و "أبو الفضل" وغيرهم، وقد ذكرت بعض كتب التاريخ أن التحول فى عقيدة "أكبر" حدث بعد اتصالهم به ودخولهم فى حاشيته، وقد كانت نفس "أكبر" مستعدة لمثل هذا التغيير، ميّالة إلى التحرر من قبود الشريعة. ".

### وعن الدين الجديد الذي ابتدعه قال الدكتور النمر:

"وهى عبادة متحررة من مراسم الإسلام، ومقتبسة من الأديان كلها.. وسهاه "الدين الإلهى"، ونادى بأن الدعوة الإسلامية قد مضى زمنها بمرور ألف سنة عليها، وأنها أصبحت لا تتفق مع زمانه.. وبدّل الكلمة الطيبة "لا إله إلا الله محمد رسول الله" إلى "لا إله إلا الله، أكبر خليفة الله".

وكتبت له بطانة السوء بيانًا يقضى بأن "أكبر" ظل الله فى أرضه، وأن له أن يشرّع ما يشاء، حتى يوقع عليه العلماء، وكانت فتنة نجا منها من آثر النفى والتشريد وأنواع الشدائد على أن يبدّل دينه الذى أكرمه الله به،

وسقط فيها البعض ممن آثروا الدنيا.

\* \* \*

بموت "أكبر" زالت هذه الفتنة، ولكن النفوذ الشيعى في البلاط ازداد عما كان عليه، إذ كان ولده وخليفته "جهانكير" متيمًا بزوجته الشيعية، حتى أسلمها كل شيء وجعل أباها رئيسًا للوزراء يفعل ما يشاء ويعين من يشاء، فكأن الإمبراطورية المغولية العظيمة في الهند أصبحت في قبضة الشيعة، فزاد توغلهم في البلاد وتمكنهم من المناصب المهمة..

وكان لابد أن ينشب الصراع على أشده بين علماء أهل السنة وبين هذا الفكر الإلحادي الوافد على البلاد.

\* \* \*

فى رسالته لنيل درجة الماجستير بعنوان "الإمام أحمد رضا خان وأثره في الفقه الحنفي" قال الأستاذ مشتاق أحمد شاه:

"تصدّر المجدد للألف الثانى (الشيخ أحمد الفاروقى السَّرهندى) لآراء الشيعة الإمامية، وألف رسالة في ردها، ثم جاء الشيخ الشاه ولى الله الدهلوى وألّف كتابا في تفضيل الشيخين سهّاه "إزالة الخفاء عن خلافة الخلفاء"، وألف ابنه الأكبر الشاه عبد العزيز الدهلوى كتابًا في الرد على الشيعة الاثنى عشرية".

\* \* \*

أما الإمام أحمد رضا خان، الذي تكاثرت في زمنه الفتن، وتعالت

......إنصاف (الإمام......

وتجرأت وتكالبت على الدين في ظل هيمنة أعداء الإسلام على مقدرات البلاد، فقد ردّ على الشيعة وفضح أفكارهم لا بكتاب أو اثنين أو ثلاثة، ولكن بأكثر من عشرين كتابًا، وسيجىء بيان ذلك بعد قليل إن شاء الله.

فى التاسع من شهر الله المحرم سنة ١٣٧٦هـ - ١٩٥٦ م زار مؤلف كتاب "تاريخ الإسلام فى الهند" فضيلة الدكتور عبد المنعم النمر مقرًا للشيعة فى "لكنو" وقال:

"فدهشت لفخامته وضخامته.. رأيتهم يستعدون فيه للاحتفال بيوم عاشوراء الموافق ذكرى استشهاد الحسين فى كربلاء. ولهذه الذكرى فى الهند أهمية بالغة بحيث يشترك فيها السنيون والشيعيون على تفاوت بينهم فى هذه المشاركة، فالشيعة قد اعتادوا أن يصنعوا من الخشب ما يشبه "النعش" أو قبة الحسين، ويسيرون خلفها فى بكاء وحزن، ويسمونها "التعزية" ويضربون خدودهم وصدورهم بالحديد والحجارة حتى تسيل دماؤهم، ويسقطون صرعى وتحملهم عربات الإسعاف لعلاجهم، وذلك حزنا على ما جرى للحسين رضى الله عنه، وتتجمع هذه التعزيات، وفيها يكون الاحتفال الرسمى، حيث يجلس زعاء الشيعة يستقبلون المعزين، كأن جثة الحسين بجانبهم، وكأنه قُتل منذ لحظات.

والحكومة الهندية تعطل الأعمال الرسمية في جميع أنحاء

..... إنصاف (الإمام .....

الدولة ثلاثة أيام بهذه المناسبة، مع أنها تعطل أعهالها يومًا واحدًا بمناسبة عيد الفطر ويومين في عيد الأضحى. وهذا التقليد من أيام الانجليز الذين كانوا يجاملون الحكام السابقين من الشيعيين وجميع الشيعة في الهند، وكل القرى والمدن هناك تجد فيها هذه الظاهرة يفعلها الشيعة، ويجاريهم بعض العوام من السنيين..".

#### \* \* \*

سُئل الإمام أحمد رضا عن تعزية الحسين رضى الله عنه، فأجاب بأن ذلك الفعل حرام، وألف فى ذلك كتابًا ملأه بالبراهين الساطعة على حُرمة هذا الاحتفال وسياه "أعالى الإفادة فى تعزية الهند وبيان الشهادة".

ولم يترك جانبا من جوانب هذه الفتنة الشيعية إلا تعرض له وبحثه وبين بطلانه بالأدلة الدامغة، وبها عُرف عنه من تدقيق وتحقيق وعلم غزير.

وقد ذكر الأستاذ مشتاق أحمد تسعة عشر مؤلفًا للإمام وقال إنها جزء من كل ساقها على سبيل المثال، لا الحصر، وقد وجدت عند غيره – أيضا – كتابًا وضعته في آخر القائمة برقم ٢٠، وها هي ذي:

- ١. ردّ الرافضة (١٣٢٠هـ).
- أعالى الإفادة في تعزية الهند وبيان الشهادة (١٣٢١هـ).
  - ٣. غاية التحقيق في إمامة على والصديق.
  - ٤. الكلام البهي في تشبيه الصديق بالنبي (١٢٩٧هـ).
    - ٥. اعتقاد الأحباب في المصطفى والآل والأصحاب.

......لإنصاف اللإمام..........لإنصاف اللإمام.

- وجه المشوق بخلوة أسهاء الصديق والفاروق
   ١٢٩٧هـ).
  - ٧. جمع القرآن وبم عَزوه لعثمان (١٣٢٢هـ).
  - ٨. مطلع القمرين في إبانة سبقة العمرين (١٢٩٧هـ).
    - ٩. البشري العاجلة في تحف آجله (١٣٠٠هـ).
      - ١٠. الزلال الأنقى عن بحر سبقة الأتقى.
- 11. أعلام الصحابة الموافقين للأمير معاوية وأم المؤمنين (١٣١٢هـ).
- 11. عرش الإعزاز والإكرام لأول ملوك الإسلام (١٣١٢هـ).
  - ١٣. ذب الأهواء الواهية في باب الأمبر معاوية (١٣١٢هـ).
    - ١٤. الأحاديث الراوية لمدح الأمير معاوية (١٣١٣هـ).
      - ١٥. الجرح الوالج في بطن الخوارج (١٣٠٥هـ).
  - ١٦. الصمصام الحيدري على حُمق العيّار المفتري (١٣٠٤هـ).
    - ١٧. الرائحة العنبرية عن الجمرة الحيدرية (١٣٠٥هـ).
      - ١٨. لعة الشمعة لهدى شيعة الشنعة (١٣١٢هـ).
      - ١٩. شرح المطالب في مبحث أبي طالب (١٣١٦هـ).
        - ٠٢. الأدلة الطاعنة في أذان الملاعنة.

\* \* \*

"ندوة العلماء"

أما "ندوة العلماء" فقد أسسها الشيخ شبلى النعمانى وآخرون معه، وكان الشيخ شبلى من أصحاب السير سيد أحمد خان الذى سبق والتقينا به قبل صفحات ورأينا حفاوة الإنجليز به وتشجيعهم له.

أسس سير سيد أحمد خان مدرسة "عليكره" التي اعتنت بالعلوم الغربية عناية كاملة وأهملت العلوم الإسلامية، فأراد الشيخ شبلي النعماني أن يؤسس مدرسة جديدة تقوم على العناية بالعلوم الشرعية على منهج جديد غير ما درج عليه أهل السنة والجماعة منذ نشأة الإسلام، فكانت "ندوة العلماء" التي قامت على أساس أنها تقبل في صفوفها أصحاب كل فكر، وهو الأمر الذي يتناقض مع سمو ونقاء عقيدة الإسلام. وراح المسئولون عن "الندوة" يُقبلون على الإنجليز للحصول على الدعم المالي الذي بذله الإنجليز لرضائهم عن منهج هذه المدرسة أيضا.

قال مؤلف "حدوث الفتن وجهاد أعيان السنن":

"فشت الفتن في عصره، وشاعت الوهابية وانبعثت فتنة الندوة "ندوة العلماء" التي كان هدفها أن كل من تفوه بالشهادتين فهو من أهل القبلة يجب علينا إكرامه وإعظامه، وجمعه تحت لواء الندوة، ولو كان رافضيا غاليًا، أو قاديانيا طاغيا، أو نيشريا ملحدا (أي من الطبيعيين) أو منكرا جليا لضروريات الإسلام، فصمد الشيخ تجاه هذه الفتنة وأصدر في الرد عليها كتبا ورسائل..".

انتقد الإمام أحمد رضا خان هذا الاتجاه في تشويه عقيدة الإسلام فقال:

......لإنصاف اللإمام......لإنت ....

"إن هؤلاء المخذولين زعموا أن الوداد مع أهل البدع والفساد، أهم فريضة على العباد، حتى لو تركه أحد لم يقبل منه صوم ولا صلاة، بل لا إيهان، فلا دخول جنان، وزعموا أن الرد على المبتدعة كقتل الرجل نفسه، وأنه لا تنبغى المساءة في شيء من الأمور، وعد محمد على الكانفوري (من مؤسسي ندوة العلماء) كل رءوس الكانفوري (من مؤسسي ندوة العلماء) كل رءوس كبراء دينه، وحرّم الرد عليهم، وجعل خلافهم كالخلاف بين الأئمة الأربعة، وعتوا عتوا كبيرا، فصرحوا في كتبهم أن الكل على حق، وأن الله تعالى راض عنهم جميعا، وينظر إليهم بنظر سواء، إلى غير ذلك من الكفريات والضلالات.

وقد انتدب للرد عليهم علماء السنة من الأقطار الهندية. وللعبد الضعيف غفر الله تعالى له كتب فى رد هؤلاء المخذولين، من أجلها فتوى قد ارتضاها علماء البلد الحرام، وقرظوا عليها بتقريظات عظام، ولله الحمد على جلائل الإنعام سميتها "فتاوى الحرمين برجف ندوة المين" (١٣١٧هـ) فمن أحب الاطلاع على ضلالات هؤلاء فلطالعها"(۱).

(1) تنقية الإيمان من عقائد مبتدعة الزمان المعروف باسم "المستند المعتمد بناء نجاة الأبد"، للشيخ أحمد رضا خان البريلوي، دار المقطم، القاهرة، ٢٠٠٨م، ص ٢٤٩.

وإذا قرأت دفاع أهل الندوة عن أنفسهم ضد مهاجمة الإمام لهم أدركت أنه كان محقًا فيها ذهب إليه.. من أمثلة ذلك ما ذكره الشيخ عبد الحي الحسنى صاحب "نزهة الخواطر" عن شيخنا الإمام وموقفه من "الندوة" حيث قال:

"(كان) شديد المعارضة، دائم التعقب لكل حركة إصلاحية، انعقدت حفلة "مدرسة فيض عام" سنة المداهد (١٨٩٣هم) في "كانفور"، وحضرها أكثر العلماء"، النابهين، وهي الحفلة التي تأسست فيها "ندوة العلماء"، ومن أكبر أغراضها توحيد كلمة المسلمين وإصلاح ذات البين بين علماء الطوائف وإصلاح التعليم الديني، وحضرها المفتى أحمد رضا (خان البريلوي)، وخرج منها وقد قرر محاربة هذه الجمعية، فأصدر صحيفة أسهاها التحفة الحنيفية لمعارضة ندوة العلماء، وألف نحو مائة رسالة وكتاب في الرد عليها، وأخذ فتاوي العلماء في أنحاء الفند وتوقيعاتهم.. وجَمعها في كتاب سيّاه "إلجام ألسنة أهل الفتنة" وأخذ على ذلك توثيق علماء الحرمين، ونشره في سبع عشرة وثلاثهائة وألف".

فى الحفل الذى أقيم بمناسبة وضع حجر الأساس لـ"ندوة العلماء" سنة ١٩٠٨، دُعى قائد الجيش الانجليزى راعيا لهذه المناسبة، وقال مؤسس المدرسة شبلى النعماني بهذه المناسبة:

"إنها كانت هذه أول مرة رؤيت فيها الطرابيش والعهائم متحاذية، وكانت أول فرصة انحنى فيها العلهاء بين يدى حاكم مسيحى مع التشكر والأدب، وكانت هذه أول مرة يوضع فيها حجر الأساس لمدرسة دينية على يد رجل هو على غير ملتنا، وبالجملة كانت هذه أول مرة اجتمع فيها تحت سقف مذهبى النصارى والمسلمون والشيعى والسنى والحنفى والوهابى والماجن والزاهد والصوفى والواعظ ولابس الخرقة والأمراء كلهم أجمعون"(۱۰).

هذا الافتخار بجمع مختلف العقائد والملل والتأليف بينها دليل على فساد الأساس الذي قامت عليه هذه المدرسة، لأن هذا القبول بالعقائد الشاذة يكون على حساب عقيدة الإسلام النقية التي تركنا عليها رسولنا صلى الله عليه وسلم. قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَاذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبْعُوهُ وَلاَ تَتَبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [سورة الأنعام: ١٥٣]

إن الدعوة إلى التأليف بين طوائف المسلمين التى ينخدع بها كثير من الناس دعوة فى ظاهرها الرحمة وفى باطنها العذاب، لأن الله لم يجمع قط بين أهل الحق وأهل الباطل فى مقام واحد، ما فرّق بينهم فى الآخرة إلا وقد فرق بينهم فى الدنيا.

٧

<sup>(1)</sup> حقيقة البريلوية للشيخ إسماعيل الأزهرى، نقلا عن "شبلي نامة" ص١٤٠.

لو أنها دعوى محقة لكان أحق الناس بها سيد الخلق صلى الله تعالى عليه وسلم الذى ما ترك خيرًا قط إلا دلّ عليه، ولا شرًا قط إلا حذّر منه، فوصف أقواما من المسلمين بأنهم يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية، وحذّر من البدع والأهواء أشد التحذير، وأمر علماء أمته بإبانة الحق ودفع الباطل، وإلا باءوا بغضب من الله.

ترى الرجل -وقد يكون عالمًا- يقبل الشيعة أو الوهابية ويدافع عن إفكهم، ويرى إمكانية -بل ضرورة- التقارب معهم قائلا: كفى الأمة تفرقًا وتشرذمًا. لقد آن أن تجتمع الأمة بجميع طوائفها حتى تواجه أعداءها. يتوهمون أنهم ينصرون الله بأعدادهم.

إن أهل الحق لو تمسكوا بشريعة ربهم، وسنة نبيهم أُيدوا ولو كانوا ثلاثة، وإن ترخصوا وارتابوا خذلوا ولو كانوا ملايين.

وللأسف الشديد إن هذه الدعوة لا ينخدع بها إلا أهل السنة الذين عليهم أن يقدموا كل وقت المزيد من التنازلات في الدين، أما أهل البدع فهم على ضلالهم راسخون، لا يتزحزحون عنه قيد أنملة.. وهم على اختلاف ألوانهم وأشكالهم ملّةٌ واحدة ضد أهل الحق.

عثرت ـ بالصدفة ـ على كتاب عنوانه "مراكز المسلمين التعليمية والثقافية والدينية في الهند" لمؤلفه عبد الحليم الندوى ـ نسبة إلى "ندوة العلماء" ـ فوجدته يذكر المدارس والجامعات الوهابية فقط دون مدارس وجامعات أهل السنة على كثرتها ولا يعترف بها أصلا، مع أنه يذكر

..... إنصاف (الإمام.....

جامعات الشيعة، وحتى طائفة البهرة "يذكر جامعاتهم، ويذكر شيخهم المدعو "الداعى المطلق" بعبارات التوقير والتعظيم فيقول: "وكان يتولى زعامة الفرقة منذ عهد قريب، الداعى المطلق الواحد والخمسون المغفور له الدكتور سيدنا طاهر سيف الدين رحمة الله عليه. وكان رحمه الله إلى جانب ورعه وتقواه، من أكبر علياء الهند" ثم يقول: "فأقام سيدنا رحمه الله عدة معاهد تعليمية لا تزال تنور بأشعتها العلمية منطقة غربى الهند وخاصة المدن والأرياف الواقعة بالقرب من بومبى مقر المؤسسة ومركز الإشعاع الروحى للمغفور له. وفيها يلى نبذة يسيرة عن بعض المعاهد وعن الدور الهام الذي لعبته المؤسسة تحت إشراف وإرشاد المغفور له سيدنا طاهر سيف الدين ""

#### \* \* \*

هذا الجمع بين المتناقضات في العقيدة الدينية سمة رئيسية في تلك المدارس الوهابية في الهند بحيث تجد العالم المنتسب إليها يقول إنه

\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> البهرة احدى الفرق الشيعية الإسماعيلية، وهم فرقة باطنية يظهرون غير ما يبطنون، يتظاهرون بالإسلام ويصلون كما يصلى المسلمون، ولكنهم في الباطن يصلون للإمام المستور. كما أنهم يذهبون إلى مكة للحج ولكنهم يعتقدون أن الكعبة رمز على الإمام المستور. يتخذون لأنفسهم أماكن خاصة للصلاة ولا يسمحون بإقامة الصلوات في المساجد العامة. أما عن عقائدهم فهي في مجموعها مأخوذة من عقائد الإسماعيلية الخارجة عن عقائد المسلمين. انظر مادة "البهرة" بالموسوعة الإسلامية العامة، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية بمصر، القاهرة مادة "البهرة" على المسلمين. القاهرة مادة "البهرة" بالموسوعة الإسلامية العامة، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية بمصر، القاهرة مادة "البهرة" بالموسوعة الإسلامية العامة، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية بمصر، القاهرة مادة "البهرة" بالموسوعة الإسلامية العامة، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية بمصر، القاهرة العامة المجلس الأعلى للشئون الإسلامية بمصر، القاهرة المحلمة الإسلامية العامة المحلمة العلمة المحلمة المحلمة

<sup>(2)</sup> مراكز المسلمين التعليمية والثقافية والدينية في الهند، عبد الحليم الندوى، طبع مطبعة نورى المحدودة، مو راس ١٣ الهند ص ٦٨..

......لإنصاف (الإمام......البنصاف الإمام.....

ماتريدى وصوفى ومع ذلك يعتقد ويردد عقائد الوهابية. وينفر من أهل السنة لأنهم على المحجة البيضاء التى تركهم عليها رسول الله صلى الله عليه وسلم. فبينها يعادون أهل السنة ولا يعترفون بهم، يفتحون صدورهم لكل مبتدع أو مارق من الدين.

اشتهر فى بلاد العرب ممن يمثلون هذا التيار الشيخ أبو الحسن الندوى وإنك لتعجب عندما تقرأ كتاباته عن رجال التصوف مثل الشيخ عبد القادر الجيلانى ومولانا جلال الدين الرومى والدهلوى والسرهندى وعن إمام أهل السنة الأشعرى تعجب أنه هو نفسه الذى ترجم للعربية كتاب رسالة التوحيد للشيخ إسماعيل الشهيد وقدم له وعلق عليه، ووصفه فى تقديمه له بقوله: "فإنه كتاب أصبح شعارًا وعلمًا للدعوة إلى التوحيد وبيان الحق الصريح، وقد نفع الله به خلائق فى شبه القارة الهندية لا يحصيهم إلا من أحصى رمل عالج وحصى البطحاء"()

## "جماعة التبليغ" ومدرسة "ديوبند"

وجماعة التبليغ لم تخل –أيضًا- من هذه الآفة، لأن شيوخها نشأوا في

<sup>(1)</sup> رسالة التوحيد ص١٠.

......لإنصاف (الإمام......لينصاف الله عام......

هذه المدارس المستحدثة، فالشيخ محمد إلياس مؤسس الجهاعة تتلمذ على يد الشيخ رشيد أحمد الكنكوهي، ومن بعده الشيخ خليل أحمد السهارنفوري(۱)، وهذه الجهاعة وليدة هذا الاتجاه وهذه المدرسة.

ولقد كنت لفترة طويلة أتعجب من وجود بعض المتناقضات في عقائد هذه الجهاعة، فهى وهابية الطابع في غالب أمرها، ولكن تجد من بعض المنتسبين إليها نزوع إلى التصوف، وقد تجد من بينهم من يقول إنه أشعرى العقيدة، ومع ذلك لا تمنعه هذه العقيدة الأشعرية من مسايرة عقائد الوهابية ليلاً ونهارًا، ولا يجرؤ أحد فيها على إظهار مخالفته لعقائد الوهابية وإن أضمر في قلبه غيرها.

أخبرنى من لست أتهم بكذب من جماعة التبليغ أنه سمع واحدًا من كبار مشايخ الجماعة في مصر يقول على الملأ: من لا يؤمن بأن الله بذاته في السماء على العرش لا يخرج معنا في سبيل الله.

ولقد أتيح لى التنويه ببعض هذه الأمور عندما كتبت مقدمة لكتاب "الإصابة في صحيح حياة الصحابة" وكان مما قلته فيها:

"هذه فرصة كنت أتمناها حتى أبث جماعة التبليغ بعض ملاحظاتي فإنني منذ تركتها سنة ١٩٩١، لم أنقطع

<sup>(1)</sup> الداعية الكبير الشيخ محمد إلياس الكاندهلوى، أبو الحسن الندوى، مكتبة الأختر، حضرت نظام الدين، دلهي الجديدة، الهند، ١٩٩٢م، ص١١ – ١٣.

<sup>(2)</sup> الإصابة في صحيح حياة الصحابة، محمد أبو العباس، مراجعة وتنقيح أحمد طه على الدين، دار المقطم القاهرة، ٢٠٠٦م.

عنها، ولا يزال أمر جماعة التبليغ يشغلني، ويمثل همًا من همومي.. فهذه الجهاعة تنتظم ملايين من المسلمين الذين حسنت نياتهم في أنهم يريدون إصلاح أنفسهم، وأن يجعلهم الله سببا في صلاح الأمة كلها.. في جميع بقاع الأرض يخرجون، وبجميع اللغات يتكلمون، وعبر كل الحدود يمشون وقد حملوا سببًا عظيمًا من أسباب القوة وهو بعد الإسلام - أن كل واحد منهم يخرج بنفسه وماله، لا تمنعهم قلة الأموال من الخروج، فكلٌ يخرج على قدر ما هو متاح له من مال.. ثم هم أينها ذهبوا يأوون إلى المساجد، ويعيشون في بساطة وبأقل كلفة، لا شأن لهم بالسياسة، ولا ينازعون أهلها، بل جل همهم الدعوة..

لو نظرنا إلى خريطة العالم وتخيلنا حركة الجماعات التبليغية، التى تتحرك فى أنحاء الدنيا يمينا ويسارا وشمالا وجنوبا، لبدت كأنها خلية نحل تعجّ بالحياة والحركة..

فهى جديرة ـ لهذه الأسباب وغيرها ـ أن تحدث تغييرًا في العالم بأسره نحو الأحسن والأجمل والأعدل والأصوب.. المتمثل في الإسلام إذا حيا في قلوب المسلمين وتأدبوا بآدابه وتخلقوا بأخلاقه.

ولكن!!؟؟

......إنصاف (الإمام......الله على المرام الم

هنا يجدر بى أن أسوق بعضًا من تجربتى مع الخروج لعل الله ينفع بها من شاء إنه على كل شئ قدير.

قبل أن أخرج مع جماعة التبليغ كنت أميل إلى التصوف، وأبحث عن الشيخ المربى، وأزور الأولياء وأصلى في مساجدهم وأتوسل إلى الله بهم..

وكان خروجى في سبيل الله - أيضا - من ضمن رحلة البحث عن إصلاح النفس وسلوك الطريق إلى الله تعالى. ثم حدثت لي تحولات لا أدرى متى ولا كيف حدثت.

فنحن غالبا لا نلتفت إلى التغيير الذي يجيء بطيئا متدرجا، كالناظر في المرآة كل يوم لا يدرك أبدا ما يطرأ عليه من تغيير تأتى به الليالي والأيام.

المهم أن هذا التحول انتهى بى إلى أن صرت أنكر على من حولى بعض أشياء كنت لا أرى بها غضاضة من قبل وأسوق لذلك مثالين من أمثلة كثيرة...

۱- كان والدى - رحمه الله - يحب أهل البيت ويداوم على زيارة أضرحتهم، فكان إذا طلب منى - مثلا أن آخذه إلى سيدنا الحسين أو السيدة زينب أو السيدة نفيسة.. عليهم وعلى جميع أهل البيت من الله السلام، كنت أوصله وأرفض أن أطأ بقدمى باب المسجد، وأظل في الخارج حتى يفرغ من زيارته، وأنا في ذلك موقن أنى

......لإنصاف اللإمام.......لإنصاف الله مام.

على الحق وعلى السنة، وأن والدى على الباطل، مع أنه - رحمه الله - من كبار علماء الأزهر الشريف، وممن أفاض الله عليهم في العلم وفي العمل (٠٠).

7- كان بالعجوزة - الحى الذى كنت أسكن فيه آنذاك - مسجد قديم يجتمع فيه الناس بين صلاة المغرب والعشاء ويقيمون حلقة للذكر، وكنا نصف ذلك بالبدعة، وكم أعملنا الفكر، وبذلنا الجهد من أجل "تطهير" ذلك المسجد من هذه "البدع"؟؟!!

أسأل الله العفو والمغفرة.

كم أتمنى اليوم لو أننى كنت وحدى على هذه الطريقة من سوء الظن بالمسلمين وإطلاق الأحكام جزافًا عليهم بالابتداع والضلال، واتهامهم في أغلى ما يملكون وهو الإسلام.

ولكنى فى ذلك كنت مقلدًا، ومتأثرًا بالروح العام الذى أصبح يهيمن على جماعة التبليغ فى بلادنا.. "

(1) هو خالد محمد خالد مؤلف كتاب "رجال حول الرسول" وغيره من الكتب.. انظر في ترجمته مقدمة كتاب "مدارس الحب ترجمته مقدمة كتاب "مدارس الحب مصانع الرجال" وكلاهما طبع دار المقطم بالقاهرة.

(2) كنت عند كتابة هذه الكلمة اعتقد أن التأثيرات الوهابية أصابت جماعة التبليغ في بلاد العرب وحدها، وأن سكوت مشايخ الجماعة في الهند على ذلك هو من باب المجاملة للعرب، وإن كان هذا لا يصح في الدين بحال.

إنصاف (الإمام......

متى وكيف تسربت هذه العقائد الغريبة عن الإسلام إلى هذه الجهاعة التى أراد أفرادها أن يتبتلوا لله.. ونجحوا ـ زمنا طويلا ـ فى أن يبعدوا أنفسهم عن كثير من الشبهات.

هذه دعوة، أتوجه بها إلى جماعة التبليغ ـ وبعضهم إلى الآن أحباب لى وأصدقاء ـ إلى إعادة الفكر والنظر في غير عصبية ولا هوى، فإن جماعة التبليغ ـ مثلها مثل كثير من أوجه حياة المسلمين اليوم ـ في حاجة إلى من ينبه إلى أخطائها حتى يمكن تصحيح مسارها، لا إلى من يطبل ويزمِّر لها.

#### \* \* \*

هذه المسائل التي كفر بها الوهابيون الأمة، وشنوا لأجلها على المسلمين حربًا شعواء فرقت الأمة ومزقتها لأشلاء متفرقة، هذه المسائل نفسها تأثر بها كثير من المبلغين، واستقرت في قلوبهم، مع أن العلماء قديها وحديثا قد أشبعوها أدلة وبراهين على جوازها وعمل السلف والخلف بها"

ثم سقت بعض هذه الأدلة من كتاب "البيان" للدكتور على جمعة مفتى الديار المصرية.. ومع ذلك فقد لاقت هذه المقدمة اعتراضًا من البعض ما كنت أتخيله مطلقًا.

هذه الجماعة التي يقول المنتسبون إليها إنهم على السنة ما فهموا من

......إنصاف (الإمام......

السنة إلابعض المظاهر كاللحية والعمامة والسواك وآداب الطعام وآداب النوم وهكذا..

هذه الجهاعة التي يقول المنتسبون إليها أنهم على السنة، يخرج أفرادها في جماعات قد يصل عدد الجهاعة إلى عشرين فردًا، ومع ذلك لا تجمعهم في الحقيقة عقيدة واحدة لكن يجمعهم عمل واحد هو محاربة عقيدة أهل السنة. يجلسون الساعات الطويلة كل يوم فيها يسمى بـ حلقة التعليم ولا ينفقون منها عشر دقائق فقط في مذاكرة عقيدة أهل السنة والجهاعة حتى تجتمع قلوبهم عليها.

أذكر أنه في إحدى المرات جاءت جماعة من الهند إلى الحى الذى كنت أسكن فيه، وجاء اثنان من الجماعة وطلبا منى خفية من سائر الجماعة أن أصحبها إلى مقام سيدنا الحسين والسيدة زينب والسيدة نفيسة لزيارتهم.

وفى يوم زارنى فى بيتى أحد كبار مشايخ الجهاعة فى مصر، فتحدثنا فى أمر الجهاعة وهو ينكر ـ كل الإنكار ـ تأثر الجهاعة بعقائد الوهابية مستدلاً على ذلك بهجوم بعض الوهابية على الجهاعة وتأليفهم الكتب ضدها، فقلت له: أتستطيع أنت أن تقول فى دعائك على الملأ: اللهم إنى أسألك بجاه نبيك صلى الله عليه وسلم؟ فقال لى: أليس الأولى أن ندعو الله بأسهائه الحسنى؟ فكانت إجابته مطابقة لكلام الوهابية وهو ينكر تأثره بعقيدتهم..

وسألت في مرة أخرى أحد كبار مشايخهم: أيمكن أن تسمحوا يومًا بأن يخرج معكم أفراد من الشيعة؟ فقال: إن الغرض من هذا الجهد هو ...............إنصاف (الإمام............

جمع الأمة كلها، فنحن نرحب بأى مسلم أن يخرج معنا.

هذه الطبيعة الخاصة لجماعة التبليغ، المستمدة من عقائد أهل "ديوبند" جعلت الجماعة ـ في دعوتها ـ تنظر إلى الكم دون الكيف، وتقبل بين صفوفها كل الاتجاهات والبدع، وتلفظ بسرعة من كان على عقيدة أهل السنة مجاهرًا بها.

لذلك أقول اليوم ـ وأنا مطمئن لما أقول: إن جماعة التبليغ من أكبر العوامل التي نشرت الوهابية في العالم، والله غالب على أمره ولا حول ولا قوة إلا بالله.

\* \* \*

## عقائد علهاء ديوبند

قبل أيام جاءنى أحد الأصدقاء ممن يداومون على الخروج مع جماعة التبليغ ومعه نسخة من كتاب بعنوان: "المهنّد على المفنّد ـ عقائد علماء ديوبند" وهو ثلاث كتب فى مجلد واحد مكتوب على غلافه: تأليف فخر المحدثين حضرت مولانا خليل أحمد سهارنفورى قدس الله سره العزيز، والثانى: بإضافة عقائد أهل السنة والجماعة حضرت مولانا مفتى عبد الشكور ترمذى، والثالث: تصديقات قديمة وجديدة مع مقدمة حضرت مولانا قاضى مظهر حسين صاحب، طبع اتحاد بوك ديوبند، والكتاب الأول عبارة عن سؤال وجواب باللغتين الأردية والعربية، ويوافق فى الإجابات كثيرًا من عقائد أهل السنة.

يقول السؤال الثالث والرابع ص ١٤:

..... إنصاف (الإمام .....

هل للرجل أن يتوسل فى دعواته بالنبى صلى الله عليه وسلم بعد الوفاة أم لا؟ وهل يجوز التوسل عندكم بالسلف الصالحين من الأنبياء والصديقين وأولياء رب العالمين أم لا؟

الجواب: عندنا وعند مسائخنا يجوز التوسل فى الدعوات بالأنبياء والصالحين من الأولياء والشهداء والصديقين فى حياتهم وبعد وفاتهم بأن يقول فى دعائه: اللهم إنى أتوسل إليك بفلان أن تجيب دعوتى وتقضى حاجتى إلى غير ذلك كما صرّح به شيخنا ومولانا الشاه محمد إسحق الدهلوى ثم المهاجر المكى ثم بيّنه فى فتاواه شيخنا ومولانا رشيد أحمد الكنكوهى رحمة الله عليهما إلى أخره.

### ويقول السؤال الحادي عشر (ص٠٥):

هل يجوز عندكم الاشتغال بأشغال الصوفية وبيعتهم وهل تقولون بصحة وصول الفيوض الباطنية عن صدور الأكابر وقبورهم وهل يستفيد أهل السلوك من روحانية المشايخ الأجلة أم لا؟

الجواب: يُستحب عندنا إذا فرغ الإنسان من تصحيح العقائد وتحصيل المسائل الضرورية من الشرع أن يبايع

......لإنصاف (الإمام......

شيخا راسخ القدم في الشريعة زاهدا في الدنيا راغبا في الآخرة، قد قطع عقبات النفس، وتمرن في المنجيات وتبتّل عن المهلكات، كاملاً مكملاً، ويضع يده في يده ويحبس نظره في نظره ويشتغل باشتغال الصوفية من الذكر والفكر والفناء الكلي فيه، ويكتسب النسبة التي هي النعمة العظمي والغنيمة الكبرى، وهي المعبر عنها بلسان الشرع بالإحسان، وأما من لم يتيسر له ذلك ولم يقدّر له ما هنالك فيكفيه الانسلاك بسلكهم والانخراط في حزبهم فقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "المرء مع من أحب".. وأما الاستفادة من روحانية المشائخ الأجلة ووصول الفيوض الباطنية من صدورهم أو قبورهم فيصح على الطريقة المعروفة في أهلها وخواصها، لا بها هو شائع في العوام.

### ويقول السؤال الثاني عشر:

قد كان محمد بن عبد الوهاب النجدى يستحل دماء المسلمين وأموالهم وأعراضهم، وكان ينسب الناس كلهم إلى الشرك ويسب السلف، فكيف ترون ذلك، وهل تجوزون تكفير السلف والمسلمين وأهل القبلة، أم كيف مشربكم؟

الجواب: الحكم عندنا فيهم ما قال صاحب "الدر

..... إنصاف (الإمام.....

المختار" (ثم بين قوله في الخوارج ثم قال:) وقال الشامى في حاشيته: كما وقع في زماننا في أتباع عبد الوهاب الذين خرجوا من نجد وتغلبوا على الحرمين، وكانوا ينتحلون مذهب الحنابلة لكنهم اعتقدوا أنهم هم المسلمون وأن من خالف اعتقادهم مشركون، واستباحوا بذلك قتل أهل السنة وقتل علمائهم.. (ثم قال:) ثم أقول: ليس هو ولا أحد من أتباعه وشيعته من مشايخنا في سلسلة من سلاسل العلم من الفقه والحديث والتفسير والتصوف."

ومن كبار علماء ديوبند من وصف حال محمد بن عبد الوهاب النجدى ودعوته بأوسع من هذا، وهو رئيس مدرسة ديوبند وشيخ الحديث بها الشيخ حسين أحمد المدنى فقال:

"ظهر محمد بن عبد الوهاب النجدى في بدء القرن الثالث عشر من نجد العرب وبها أنه كان ينتحل عقائد فاسدة، ويرى آراء باطلة طالت أهل السنة والجهاعة، وظل يستكرههم على تلقى عقائده ويستحل أموالهم ويعدّها غنائم ويحتسب بقتلهم عند الله جزاءً ومثوبة، ويعتقده سببا للرحمة، وآذى أهل الحجاز عامة، وأهل الحرمين خاصة إيذاءً شديدًا، ونطق في السلف الصالحين وأتباعهم بكلهات بالغة المدى من الإهانة وسوء الأدب، واضطر كثير من الناس عن جراء أذيته الشديدة على يديه مغادرة المدينة المنورة ومكة المعظمة، واستشهد على يديه

......لإنصاف (الإمام......لإنصاف (الإمام.....

وأيدى جنده الآف من الناس.

ومحصل القول أنه كان رجلاً ظالمًا باغيًا سفاك الدماء فاسقًا، من أجل ذلك أبغضه و أتباعه و أهل العرب من صميم القلب.."(١)

\* \* \*

هذا الكتاب "المهند على المفند" وضعه علماء ديوبند للردّ على كتاب "المستند المعتمد" للإمام أحمد رضا الذى مر بنا ذكره من قبل، لذلك حاول مسايرة عقائد أهل السنة لينفى عن علماء ديوبند ما أتهموا به من خروج عنها، ومن ثم سعى للحصول على تقريظات من علماء العرب وغيرهم كما فعل الشيخ الإمام من قبل. ومع ذلك أبت عقائد الوهابية إلا أن تطلّ برأسها في عدة مواضع هنا وهناك مما دفع بعض المقرظين إلى التنبيه إليها مثل وصفهم بعض أفعال المسلمين بأنها كأفعال المجوس. ومثل كلامهم في أمور دقيقة شديدة الحساسية لا يجب أن يتعرض لها إلا خواص العلماء وإذا وُجدت الضرورة لذلك، لكنهم يخوضون فيها ويعرضونها على عوام الناس مما يحدث فتنا شديدة.

فبينها رأينا التأييد المطلق من علماء العرب للإمام أحمد رضا فيها كتبوا من تقريظات نرى التحفظ منهم على بعض عبارات علماء ديوبند. من أمثلة ذلك ما كتبه الشيخ سليم البشرى شيخ الأزهر الشريف، قال:

1.1

<sup>(1)</sup> مرآة النجدية بجواب البريلوية للشيخ إسهاعيل الأزهرى نقلاً عن كتاب الشهاب الثاقب (معربا) للشيخ حسين أحمد المدنى ص٤٣.

......إنصاف (الإمام......

".. غير أن إنكار الوقوف عند ذكر ولادته صلى الله عليه وسلم (وذلك عند قراءة المولد)، والتشنيع على فاعل ذلك بتشبيهه بالمجوس أو الروافض ليس على ما ينبغى لأن كثيرا من الأئمة استحسن الوقوف المذكور بقصد الإجلال والتعظيم للنبى صلى الله عليه وسلم، وذلك أمر لا محذور فيه"

وحول نفس النقطة كتب الشيخ أحمد محمد خير الشنقيطي فقال:

"وأما قول الأستاذ: مُتَشبّه بفعل المجوس. فهو مخطئ. فكان ينبغى للأستاذ عبارة هي أليق من هذه، لكونه حاكما هم بالإسلام"

ومن ضمن التقريظات رسالة طويلة كتبها السيد أحمد البرزنجى حُذفت منها أجزاء، وكان من الأجدر إيرادها كاملة، لأنه ذكر فيها ثلاث نقاط أخذها على هذا الكتاب، لم يظهر منها إلا نقطة واحدة قال فيها:

"لكن أقول مع هذا نصيحة له ولسائر علماء الهند إنه ينبغى لهم عدم الخوض في هذه المسائل الغامضة وأحكامها الدقيقة التي لا يفهمها إلا الواحد بعد الواحد من فحول العلماء المحققين فضلاً عن غيرهم، فضلاً عن عوام المسلمين، لأنهم إذا قالوا إن مقدورية مخالفة الوعيد والخبر الإلهى لله تعالى مستلزمة لإمكان الكذب في الكلام اللفظى المنسوب إليه تعالى بالذات لا بالوقوع وأشاعوا

..... إنصاف (الإمام .....

ذلك بين عامة الناس تبادرت أذهانهم إلى أنهم قائلون بجواز الكذب في كلام الله تعالى "، فحينتذ يكون شأن أولئك العامة مترددا بين أمرين، الأول: أن يتلقوا ذلك بالقبول على الوجه الذي فهموه فيقعوا في الكفر والإلحاد، الشانى: أن لا يلقوه بالقبول وينكروه غاية الإنكار ويشنعوا على قائله غاية التشنيع وينسبوه إلى الكفر والإلحاد، وكلا الأمرين فساد في الدين عظيم"

مما تقدم يتبين لنا أن هذه المدرسة برمّتها ترتكز على قاعدة رخوة فى مجال العقائد، بحيث تسمح لأفرادها أن يقفوا فى مناطق مختلفة أو أن يتحركوا فى أكثر من اتجاه، ولكن فى جميع الأحوال هم وهابية الهوى، ديو بندية العصبية.

وهنا يجدر بنا أن نسأل: هل يكون المؤمن ـ قط ـ إلا كتابا مفتوحًا أمام الجميع وفي كل الأوقات، ظاهره كباطنه؟ هل توجد حجة ـ أو سبب ـ قط ـ يجعل للمؤمن ظاهرًا يبديه وباطنًا يخفيه؟

\* \* \*

.....

<sup>(1)</sup> إشارة إلى كلام رشيد أحمد الكنكوهي في هذا الشأن والذي مر بنا سابقا.

### موالاة الكافرين: 🗥

من المواقف العصيبة التي تعرض لها مسلمو شبه القارة الهندية، والتي تسببت في إحداث كثير من الارتباك والريبة في صفوف العلماء ما حدث عقب الثورة على الإنجليز سنة ١٨٥٧م والتي شارك فيها الهندوس مع المسلمين: أبرزت تلك الأحداث سؤالاً فرض نفسه فرضًا، وقام شاخصًا أمام الأعين وهو:

(1) نقلا عن كتاب "من أقطاب الأمة"مع بعض الاختصار.

......لنصاف (الإمام.......لانتساف المام.....

هل تجوز موالاة الكافرين؟

والله سبحانه وتعالى يقول:

- ﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُواْ ٱلْكَنفِرِينَ أُولِيَآءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ١٤٤]

- ﴿ ٱلَّذِينَ يَتَّخِذُونَ ٱلْكَفِرِينَ أُولِيَآ ءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَولِيَآ ءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَلْكِنَةُ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَلْكِنَةُ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَلْكِنَةً مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَلْكِنَا أَلْمُؤْمِنِينَ أَلْكِينَا أَلْمُؤْمِنِينَ أَلْكِنَا عَلَيْكُ مِن دُونِ ٱللّٰمِؤْمِنِينَ أَلْكِنَا عَلَيْكُ مِن دُونِ ٱللّٰمِؤْمِنِينَ أَلْكِينَا عَلَيْكُ مِن دُونِ ٱللّٰمِؤْمِنِينَ أَلْكِينَا عَلَيْكُ مِن دُونِ ٱللّٰمِ مِن مُن دُونِ ٱللّٰمِنْ مَا أَلْمُؤْمِنِينَ أَلْكِينَا عَلْمُ مِن أَلْمُؤْمِنِينَ أَلْكِينَا عَلَيْكُ مِن اللّٰمِ مِن اللّٰمِ اللّٰمِينَ اللّٰمِ مِن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ اللّٰذِينَ مَن اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ لِينَا مَا أَنْ مِن اللّٰمِ مِن اللّٰمِ اللّٰمِ مِن اللّٰمِ مُلْمِينَا عَلَيْكُمُ مِن اللّٰمِ اللّٰمِ مِن اللّٰمِ مِن اللّٰمِ مِن اللّٰمِ مِن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مِن اللّٰمِ مِن الللّٰمِ اللّٰمُ مِن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمِينَ مِن اللّٰمِ مِن اللّٰمِ مِن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مِن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مِن اللّٰمِ مِن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مِن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمُ مِن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مِن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مِن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مِن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مِن اللّٰمِ مِن اللّٰمُ مِن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمُ مِن مَا مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمُ مُن اللّٰمُ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمُ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمُ مُن اللّٰمُ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمُ مُن اللّٰمِ مُن اللّٰمُ اللّٰمُ مُن اللّٰمُ مُن اللّٰمُ مُن اللّٰمُ مُن اللّٰمُ مُن اللّٰمُ مُن ا

- ﴿ وَلَوۡ كَانُواْ يُؤۡمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلنَّبِيِّ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْهِ مَا ٱتَّخَذُوهُمۡ أُوۡلِيَآءَ ﴾.

[المائدة: ١٨]

- ﴿ يَنَأَيُّ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُواْ عَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ

أُولِيَآءَ ﴾ [المتحنة: ١]

\* \* \*

هاهوذا الواقع المُشاهد، والمصلحة التي تراها العين واضحة وضوح الشمس تتعارض مع كتاب الله وأوامره فكيف يكون المخرج؟

إننا لكى نقدر هذا الموقف بعض قدره يجب علينا أن نرجع قليلا إلى طرفٍ من مقدمات هذه الثورة وأحداثها ونتائجها.

\* \* \*

# الثورة على الإنجليز:

حكم المسلمون الهند لأكثر من ثهانهائة سنة، ازدهرت فيها أحوال البلاد وساد في معظم أوقاتها الرخاء والاستقرار، وكان الهندوس وغيرهم من الوثنيين يعيشون في ظل الحكومات الإسلامية التي أخذت على عاتقها -حسب شريعة الإسلام- حمايتهم وحماية ممتلكاتهم..

لم يُكرهوا أحدًا على الدخول في الإسلام، ولم تعرف الهند -مثلها مثل باقى ديار الإسلام- الاضطهاد الديني الذي ساد في غير بلاد المسلمين. فكان نتيجة هذه السياسة أن ظل غالبية أهل الهند على وثنيتهم.

ولما وطأت أقدام الأوروبيين أرض الهند كان هدفهم الأول حرب الإسلام والمسلمين ونهب بلادهم، وقد تنوعت صور هذه الحرب، وفى كلها كانوا يتقربون إلى الهندوس وغيرهم على حساب المسلمين، ويستعدونهم على المسلمين ويستعينون بهم على إبادتهم. وظلت هذه الحرب على أشدها في زمن البرتغاليين ثم الفرنسيين ثم الإنجليز حتى تم إزالة آخر سلاطين المسلمين سنة ١٨٥٨م وإنهاء الحكم الإسلامي في الهند.

#### \* \* \*

عندما دخل الإنجليز الهند، وسعوا إلى تحقيق أهدافهم فى السيطرة عليها، لم يتوسلوا إلى ذلك بالحرب مباشرة، ولكنهم تسللوا تسلل اللصوص عن طريق شركة أنشأوها للتجارة بين الهند وأوروبا، وكما يقول المثل: "تَمَسْكَنَتْ حتى تَمكَّنَتْ"!

وهكذا أصبحت الشركة -تحميها الجيوش والأساطيل- هي الحاكم الفعلى للبلاد، ووضع الإنجليز أيديهم على كل صغيرة وكبيرة فيها.

نفس الطريقة حاولها الانجليز للتسلل إلى بلاد اليمن والسيطرة عليها ويروى التاريخ كيف أنهم - في عهد الإمام يحيى حميد الدين - بعثوا إليه بسفارة تحمل فكرة إقامة علاقات تجارية وبناء خطوط حديدية بين أجزاء اليمن واستخراج المعادن من قبل شركة بريطانية أطلقت على نفسها اسم "الشركة الزيدية" لكن خدعتهم لم تنجح مع الإمام.

تقول الرواية:

"وحين التئم مجلس الإمام في المقام، أعاد على أسماع

المجتمعين ما قام به الساسة البريطانيون في بداية سيطرتهم على الهند، حيث شكلوا شركة سمّوها "الشركة الهندية"، تعاطت أعمال التجارة في الهند، ثم مازالت أعمالها تتسع حتى استعان بها ملوك الهند في حروبهم مع بعضهم البعض، والشركة قامت بتشكيل فرق عسكرية أطلقت على بعضها "الفرقة الجعفرية" إرضاءً للشيعة، وعلى الفرقة الأخرى "الفرقة العمرية" إرضاءً للسنة، وقدّمت الأموال والسلاح والذخائر للفرقتين، ودعمت الحروب بين ملوك الهند، حتى إذا حانت الفرصة أعلنت الشركة بيع أملاكها ومصالحها إلى الحكومة البريطانية التي أسرعت إلى الاستيلاء على نحو سبعين مملكة في البلاد الهندية ما بين مسلمة ووثنية، وصارت كلها تحت عايتها، وأضاف ملك انجلترا إلى لقبه أيضا: ملك الهند، فلائد من الحيطة والحذر من ألاعيب الانجليز .."(١)

\* \* \*

عندما جاءوا كانت الهند أغنى بلاد الدنيا، تموج بالخيرات وينعم أهلها بالرفاهية والاستقرار، فلم يخرجوا منها إلا بعد أن أصبحت أفقر البلاد قاطبة.

لقد رأيت بنفسى من مظاهر الفقر في هذا البلد الكبير قبل عشرين

<sup>(1)</sup> سيرة الإمام يحيى بن محمد حميد الدين المسهاة كتيبة الحكمة من سيرة إمام الأمة للمؤرخ عبد الكريم بن أحمد مطهّر، دار البشير، الأردن، ١٩٩٨م، الجزء الأول ص٣٧٧.

عاما مالم أر مثله من قبل، إنها بركات الإنجليز الذين امتصوا دماء الهند امتصاصًا مجرما طوال مدة حكمهم البغيض، فحولوا خيراتها إلى بلادهم، واضطروا أهل الهند -درة التاج البريطاني- إلى الذل بعد العز، وإلى الحاجة بعد الاستغناء وإلى المرض بعد الصحة ورفاهة العيش، ولحق المسلمين من هذا البلاء النصيب الأوفى.

### \* \* \*

عمل الإنجليز على تجريد المسلمين من أموالهم وانتزاع أراضيهم وإعطائها للهندوس وغيرهم، ونزعوا من أيديهم الوظائف والمناصب والرتب ليولوها غير المسلمين.

ومع أن الإنجليز كانوا أقرب إلى الوثنيين منهم إلى المسلمين، إلا أن أعالهم الإجرامية وشرههم في سرقة أقوات الناس وامتصاص دمائهم قد جعل أهل الهند من غير المسلمين -أيضا- يبغضونهم أشد البغض، ومما زاد الطين بلّة أنهم كانوا يتعالون على أهل البلاد، ويسخرون من أديانهم، لاسيها من الإسلام الذي ختم الله به الرسالات.

ومنذ تمكنوا من البلاد راحوا يضيقون على المدارس العلمية التى المتلأت بها البلاد، سلبوا الأوقاف الإسلامية التى كانت مخصصة لها، والتى كانت تنفق عليها بسخاء، وأغلقوا آلاف المدارس، وسمحوا بإنشاء عدد قليل من المدارس التى توافق سياساتهم فى التفريق بين المسلمين، ونشر العقائد الهدامة بينهم وهو ما عبر عنه أحد ساساتهم بقوله: "علينا أن نعد من أهل الهند جماعة تشبه الهنود فى اللون والدم وتماثل الانجليز فى الفكرة والعقلية".

وراحوا عن طريق المبشرين النصارى يحاولون أن يرغموا الناس على التحول إلى النصرانية.. فلما طفح الكيل ولم يعد للناس طاقة على التحمل والصبر انفجرت الثورة ضدهم فى أنحاء متعددة من الهند وكان ذلك فى سنة 1778 من هجرة النبى المصطفى  $\rho$  الموافق لسنة 1778 من ميلاد السيد المسيح عليه الصلاة والسلام.

#### \* \* \*

فشلت الثورة لتفرق كلمة القائمين عليها ولأسباب أخرى، وكان رد الإنجليز عليها بربريًا.. متوحشًا، انصب جله على المسلمين، وزادت عليهم -من بعدها- أعمال التنكيل وأنواع المظالم، وأسرف الإنجليز في هدم المساجد، ودخلوا الجامع الكبير بدلهي بخيولهم وأغلقوه ومنعوا الصلاة فيه لعدة سنوات.

ورأى الساسة البريطانيون -وهُم مَن هُم خُبثا ودهاءً - أن ينفثوا عن طاقات الغضب الكامنة في أهل الهند بطريقة المفاوضات والدوران في ساحات السياسة ودهاليزها. فأوعز اللورد كيرزن الحاكم العام للهند - آنذاك - لبعض رجالات الهند من المسلمين وغير المسلمين بإنشاء المؤتمر الهندى الوطنى ليتقدم للحكومة البريطانية بمطالب الهند، وتبدأ المفاوضات إلى ما شاء الله.

ولما نشبت الحرب العالمية الأولى طلبت إنجلترا معونة الهند، ووعدت مقابل ذلك بإعطاء الهند الاستقلال، وكالعادة لم يف الإنجليز بشيء من مواعيدهم، وانتخب أعضاء المؤتمر الهندى المهاتما غاندى زعيها، وقامت حركة عدم التعاون مع الإنجليز سنة ١٩٢٠، وفيها تضامن المسلمون مع

الهندوس وسيطر على كثير من المسلمين حماسة وطنية وأمنيات وأوهام لا تقوم على أساس، إذ كيف ينتظر المسلمون النفع على أيدى الكافرين مها كانت الظروف؟

وبلغ الحماس الزائف ببعض المسلمين إلى درجة أنهم طلبوا من إخوانهم المسلمين الكف عن ذبح الأبقار مجاملة للهندوس الذين يقدسونها.

### \* \* \*

لم ينخدع شيخنا الإمام أحمد رضا خان بهذه المظاهر، لأن من رسخ فى قلبه الإيهان يرى الله من وراء المظاهر، فلا يتأثر بها، ولا يلتفت إليها إلا بالقدر وبالكيفية التى يريدها الله منه. لذلك ثبت على موقفه من تحريم موالاة الكافرين.

كان "غاندى" يغرر بالمسلمين ويدعوهم إلى الإضراب وعدم التعاون مع الإنجليز، واستغل لهذه الدعوة مبدأ تحريم موالاة الكافرين، لكن الإمام أحمد رضا الفقيه الرباني أعلن أن الإسلام يطالب بعدم موالاة الكفار ومحبتهم، ولكن لا يطالب بعدم معاملتهم، وفكرة الإضراب تتعلق بالمعاملة لا بالموالاة، وأن عدم الموالاة لا ينطبق على الإنجليز وحدهم بل على الهندوس أيضا، فتخصيص الإنجليز فقط دون الهندوس لا مبرر له، وأن مقاطعة مشرك مع ممالئة مشرك آخر لا يتمشى مع الإسلام.

وهكذا اعترض على فكرة المؤتمر الهندى مبينا أن هذه الحركة من شأنها إضعاف المسلمين، وجعل الهندوس أصحاب نفوذ وسلطان

......إنصاف (الإمام......

عليهم، وكان يقول إن كل أمة من أمم العالم أعداء للمسلمين سواء كانت أمة إنجليزية أو يهودية أو الكفار والمشركين أو عبدة النجوم أو المجوس، فكما أن الموالاة والتضامن لا يجوزان مع الإنجليز كذلك لا يجوزان مع المندوس..

أيّد الدعوة للمقاطعة ونهض لها غاندى وجواهر لال نهرو من الهندوس، ومن المسلمين الشيخ أبو الكلام آزاد والشيخ حسين أحمد المدنى من علماء "ديوبند" مع هذه الدعوة.

وبينها كان محمد على جناح ومحمد إقبال يعملان على إقامة الوحدة بين المسلمين والهندوس ضد الإنجليز، في ظل الحماسة الوطنية التي بلغت أشدها، كتب الإمام أحمد رضا عدة كتب ورسائل يبين فيها وجه الحق في هذه القضية التي التبست على كثير من السياسيين، بل وعلى عدد من كبار علماء الدين.

لم يلتفت أولئك – فى فورة الحماس – لكلام الشيخ، ومنهم من اتهموه بأنه ما قال ذلك إلا لاسترضاء الإنجليز وبإيعاز منهم، ومع مرور الأيام تكشفت الحقائق، وتبين صدق ما قال به الإمام وأنه كان على نور من ربه، فرأى مالم يروا، وعرف مالم يعرفوا، وتنبأ بحدوث مالم يكن يخطر لهم على بال، لأنه تمسك بأحكام شرعنا الشريف ولم يتأثر بالظروف والأحوال.

وضع الإمام خلاصة هذه القضية في سطور قليلة، لكنها مضيئة، ما أحوج المسلمين -اليوم خاصة- إلى أن يستضيئوا بنورها في هذه الظلمات التي غلَّفت حياتهم. قال فيها:

..... إنصاف (للإمام ...... إنصاف الله مام ....

"اعرضوا أيها المسلمون عن تبديل الأحكام الإلهية، واختراع الأحكام الشيطانية، اقطعوا أواصر الوحدة مع المشركين، واهجروا المرتدين، وتشبثوا بذيل سيدنا محمد رسول الله -صلى الله عليه وآله وسلم- فإن الدين الإسلامي إذا ظفرنا به وبوسيلته السنية فلا حاجة لنا إلى هذه الدنيا ومغرياتها".

جدير بالذكر التنويه بأن محمد على جناح ومحمد إقبال قد غيرا فكرهما فيها بعد عندما تبين لهما فساد ما كانوا يعتقدون، وكان من نتاج هذا التغيير عملهما لإنشاء دولة باكستان الإسلامية التي قامت بالفعل في سنة ١٩٤٦م.

\* \* \*

قال العلامة الدكتور حسين مجيب المصرى في مقدمته الطويلة للمنظومة السلامية، طبعة الهند:

"وقبل وفاته بعام واحد، وذلك عام ١٩٢٠ أخرج كتابًا بعنوان "المحجة المؤتمنة في آية الممتحنة" قال فيه: إن الموالاة مع المشركين -كل المشركين- حرام، وإن كان أبًا أو أخًا أو قريبًا لأحد".

"وكان لما ذكره في كتابه هذا أعمق الأثر في نفوس أكابر الزعماء في شبه القارة.. وأفضى الأمر بالذين كانوا يميلون إلى موالاة الهندوس إلى الإحجام عن ذلك، وتابعهم على ذلك زعماء الرابطة الإسلامية وفي طليعتهم محمد إقبال، فنادوا بوجوب إقامة دولة خاصة بالمسلمين في شبه القارة، وعليه فهذا الكتاب كان الأساس الذي قامت عليه دولة باكستان".

\* \* \*

بقى علماء "ديوبند" على موقفهم حتى أن الشيخ حسين أحمد المدنى شيخ الحديث بدار العلوم "ديوبند" كان يقول إن الأقوام تتشكل بالأوطان ومعنى ذلك أنه يقدم الاعتبارات الوطنية أو القومية على الدين مما حدا بالعلامة الشاعر محمد إقبال إلى الرد عليه بأبيات باللغة الفارسية ختمها بها ترجمته:

"عليك أن تحضر في حضرة رسول الله فإنه هو الدين ومن لم يحضر في حضرته ولم يتعلق به فهو وأبو لهب سواء".(١)

\* \* \*

(1) من أقطاب الأمة ص ٦٤.

|       | (انصاف (الإمام |
|-------|----------------|
| ••••• |                |

### جهلة المتصوفة

إن موقع التصوف من الدين كموقع الروح من الجسد، فكما أن الروح إذا قويت شغلت البدن بالطاعات، كذلك التصوف إذا قوى فجّر في الأمة طاقات الخير..

لكن التصوف ـ أيضا ـ يمر بأوقات يضعف فيها، وذلك حين يقل رجاله الصادقون، ويكثر الجهال والأدعياء والمنتفعون! مما حدا بالربانيين العارفين أن يبذلوا جهودهم في سبيل الإصلاح..

في أوائل القرن الخامس الهجري، سنة ٤٣٧هـ كتب الإمام القشيري

رسالته الشهيرة التي أصبحت دستورًا لأهل التصوف في العالم، والتي توجه بها "إلى جماعة الصوفية ببلدان الإسلام". في هذه الرسالة سعى لتصحيح بعض الانحرافات التي ظهرت على بعض المنتسبين إلى التصوف في زمنه ورسم معالم الطريق للسالكين، وقدم نهاذج من رجالات التصوف الصادقين.

ولم يزل هذا دأب المصلحين في كل زمان ومكان، ولعل نموذج الإمام حجة الإسلام أبى حامد الغزالي من أوضح النهاذج، وكذا الشيخ عبد القادر الجيلاني والشيخ أبو مدين وغيرهم كثيرون أكثر من أن يحصيهم مثل هذا المقام.

كم حذّر الربانيون من حب الشهرة الذي يدفع أحيانا غير الصادقين إلى ادعاء ما ليس لهم فيضرّون أنفسهم ويضرون غيرهم.

قال أبو الحسن الشاذلى: "من أقبل على الخلق قبل خمود نار بشريته وقع من عين رعاية الله، فاحذروا هذا الداء العضال الذي هلك به كثير، فقنعوا بتقبيل العامة أيديهم."()

وقال أبو مدين الغوث: "من خرج إلى الخلق قبل وجود حقيقة دعته لذلك فهو مفتون، وكل من ادعى مع الله تعالى حالة ليس على ظاهره منها شاهد فاحذروه."(")

وقال عبد الغفار القوصى: "كل فقير ليس له حال يحميه فليس له

<sup>(1)</sup> طبقات المناوى ٢/ ١٣٢.

<sup>(2)</sup> نفس المصدر ص٥٦.

التظاهر بالطريق."(١)

والصادقون من أهل الله يعرفون خطر التعرض للمشيخة بين الناس تبعًا لهوى النفس، وكان أبو العباس المرسى يقول: "والله ما جلست للناس حتى هُدِّدت بالسلب وقيل لى: لئن لم تجلس لسلبناك ما وهبناك""

أما الجاهل فهو مجازف لا يأبه بالعواقب من شدة جهله فيوقع نفسه ومن يتبعه في الهلاك، لذلك قيل إن عدوا عالما خير من صديق جاهل.

كان جهلة المتصوفة من أهل البدع ممن تصدى لهم شيخنا الإمام، لم يجعله حبه للتصوف يتعصب لأهله على أية حال كانوا عليها ـ كما نرى من الكثير ممن ينتصرون لأنفسهم أو لفرقهم على حساب الحق، فهو أكبر من ذلك، وحاله كله دالٌ على أنه لم يقدم ـ في حياته كلها ـ على الله شيئا قط.

### \* \* \*

ركّز الإمام على فئة المنتسبين إلى التصوف، والمتحدثين باسمه من أهل الطرق الصوفية وكانت قد فشت بينهم بعض مظاهر الفساد التى تبعد التصوف عن جوهره، فشمّر عن ساعد الجد، وراح يقتلع من بستان التصوف الحشائش الضارة حتى تستقيم عيدانه وتهتز خضرة وثهارًا.

كتب الأستاذ جلال الدين في رسالته فصلاً جميلاً طويلاً بعنوان "موقف الإمام أحمد رضا خان القادري من التصوف" أشار فيه إلى

<sup>(1)</sup> نفس المصدر ٣/ ٣٥.

<sup>(2)</sup> تقريب الأصول بمعرفة الله والرسول للشيخ أحمد زيني دحلان، طبعة الحلبي ص٨٣٠.

عشرات القضايا المهمة التى تكلم فيها الإمام، وإنى أقتطف من هذا الفصل بعض العبارات من هذا وهناك على سبيل المثال فقط لعلها تشير إلى بعض جهود الإمام في هذا المجال. قال:

- "نادى العلماء والصوفية في عصره إلى إصلاح الطرق التي يتبعونها في سبيل تزكية النفس، وأبان لهم الفرق بين التصوف الصحيح السنى الحقيقى الذي يتناول معنى الإحسان والوصول إلى الله تعالى وطلب مرضاته، والتصوف الباطل البدعى المجازى الذي ينحصر في الرّقى والتهائم والمراسم والمظاهر فقط. وألف في ذلك كتبا قيمة لئلا يختلط التصوف بغيره".

-"فإصلاح التصوف في رأى الإمام لا يكون إلا بإرجاعه إلى العقيدة الإسلامية، عقيدة أهل السنة والجماعة، والاقتداء في ذلك بالصوفية السنيين المتمسكين بالكتاب والسنة، أمثال الشيخ عبد القادر الجيلاني والشيخ جُنيد البغدادي والقشيري والمحاسبي والغزالي وغيرهم من علماء التصوف الصحيح".

-"وينتقد الإمام المشايخ الأدعياء الذين يتصدرون للمشيخة وليس لهم إذن من الشيخ لأخذ البيعة، ويصفهم بقطّاع الطريق، فيقول: "وجلس جماعة في عصرنا من غير إذن من أشياخهم وصاروا يأخذون العهد على المريدين من

......لنصاف (الإمام ..........

غير علم بالطريق، فأفسدوا أكثر مما أصلحوا، وكان عليهم إثم قطاع الطريق أى طريق القوم، وربها كان إثمهم أعظم من إثم قطاع الطريق..

إنهم شيطان في جسم إنسان".

\* \* \*

وأخطر من ذلك أن بعضهم تكلموا في مسائل دقيقة عن غير ذوق ولا معرفة فأصبحوا ألعوبة في يد الشيطان حتى أخرجهم عن الملة. قال الشيخ يصف أولئك المبطلون في كتابه "المستند المعتمد":

"ومنهم المتصوفة المتصلفة المبطلة المتكلفة القائلة بالاتحاد أو الحلول، أو سقوط التكاليف عن العارفين مع بقاء العقول، لا بمعنى فناء الإرادة فى إرادة الله تعالى فلا يبقى تكليفا، ولا بمعنى نفى الأفعال والإرادات كلها عنهم لفناء أنفسهم، فلم يبق لهم فى حضرة الوجود دعوى اسم ولا رسم، وإنها ربهم هو الذى يتولاهم، فيحركهم كيف يشاء ويصرفهم، وهو المشار إليه بالحديث الصحيح: "كنت سمعه الذى يسمع به، وبصره الذى يبصر به، ويده التى يبطش بها، ورجله التى يمشى بها"، بل بمعنى أنهم إذا وصلوا جلوا أن يؤمروا بشىء، أو ينهوا عنه، فيُحل الله لهم الحرام، ويُسقط عنهم الفرائض، وترى بعضهم لمنا بالشريعة الغراء جهارا، ويقول: الشرع طريق، يستخف بالشريعة الغراء جهارا، ويقول: الشرع طريق،

فمن وصل فها له وللطريق؟ ويقول: صلاة الزاهدين الركوع والسجود، وإنها صلواتنا ترك الوجود، يتمسك به على تهاونه بالصلاة، وتركه الجمع والجهاعات، وترى كل عفريت نفريت منهم يدعى الألوهية لنفسه ولمشايخه، ويتستر بعويصة وحدة الوجود، وأنا والله مؤمن بوحدة الوجود، وحقيتها جلية عندى كالشمس على رابعة النهار، ولكن أين هؤلاء المفرقون بين كبرائهم وبين أعدائهم فيسمون فريقا آلهة، وفريقا شياطين من وحدة الوجود، فيسمون فريقا آلهة، وفريقا شياطين من وحدة الوجود واحد، والموجود واحد والكل ظلال وعكوس، والألوهية ليست إلا لله لا لكم، ولا لمسايخكم، فأنى تصرفون، مالكم كيف لكم، ولا لمسايخكم، فأنى تصرفون، مالكم كيف العروس لأتيت ههنا بها فيه شرح الصدور وجلاء العيون وبهجة النفوس."(١٠)

كثيرة هي المسائل والقضايا التي تعرض لها الإمام صغيرة كانت أو كبيرة في فتاويه، وأفرد كثيرا منها بمؤلفات كاملة.

فمثلاً عندما رأى بعض جهلة الناس يسجدون سجدة التحية عند زيارتهم الأولياء الله الصالحين أعلن بطلان هذه العادة، وأثبت بالبراهين حرمة سجود التحية لغير الله تبارك وتعالى، وكتب فى ذلك كتابا بعنوان

<sup>(1)</sup> تنقية الايمان من عقائد مبتدعة الزمان المعروف باسم المستند المعتمد، ص٢٦١.

"الزبدة الزكية لتحريم سجود التحية"(١٠).

وكان يخالف إيقاد المصابيح وإشعال الشموع على القبور، ويفتى ببدعيه ذلك إلا في حالة واحدة وهي عندما يكون القبر في الطريق أو في المسجد ويستفيد من ضوئه المارة والمصلون. ودعا إلى عدم إنفاق الأموال الكثيرة على تزيين أضرحة الأولياء بالأقمشة والأشياء الثمينة، ولكن أجاز فقط وضع كساء واحد عليه وكان يقول إن النقود التي تنفق لأجل الأردية أولى بأن يُتصدق بها على الفقراء والمساكين، ويهدى ثوابها لروح ذلك الولى.

\* \* \*

## الهدف الثالث:

(1) "الزبدة الزكية لتحريم سجود التحية" للإمام أحمد رضا خان البريلوى، اهتم بطبعه مركز أهل سنت بركات رضا، كوجرات، الهند.

171

......................إنصاف (الإمام.......

# الإفتاء على مذهب الإمام أبى حنيفة النعمان

"قال مولانا محمد زكريا البيشاوري وهو من كبار علماء الفرقة الديوبندية:

لولا أحمد رضا لقضي في الهند على الفقه الحنفي "٠٠٠.

هذه الكلمة تصور مدى عنفوان الفتنة الوهابية التى ثارت عواصفها في الهند حتى كادت تودى بالمذهب الحنفى الذى يلاحظ زائر الهند وباكستان -اليوم- أن له هناك رسوخ جبال الهيمالايا.

مر بنا قبل صفحات بعض مظاهر الحرب التي شنها الوهابية الأوائل

<sup>(1)</sup> الشيخ أحمد رضا خان البريلوي وشيء من حياته وأفكاره ص٣٨.

......إنصاف (الإمام......

فى نجد على المذاهب الفقهية، وعلى التقليد عامة، ودعوة كل أحد من الناس أن يجتهد فى الدين وأنه مثل أبى حنيفة ومالك والشافعي، وهي الأفكار التى نقلها إلى الهند الشيخ إسهاعيل الدهلوى (الشهيد) فى كتابه "تقوية الإيهان"

وحتى لا يختلط الحابل بالنابل، وتصبح الأمور كلها في دين الله سواء، بين الشيخ الإمام الشروط التي يجب أن تتوفر فيمن يجتهد في الدين والتي توفرت في الأئمة المجتهدين الذين أخذت عنهم الأمة عبر القرون، فقال:

"للاجتهاد في الإسلام مكانة مرموقة ورجال خصصهم الله تعالى لهذه المهمة العظيمة، فعلى العامى أن يقلدهم في الأحكام الفرعية غير المنصوص عليها، من هنا جعلت له شروط وهي:

أن يكون المجتهد عالما بآيات الأحكام، وبصيرا بالأحاديث التي تتعلق بالأحكام، عارفا باللغة والأدب والنحو والصرف والمعاني والبيان، مطلعا على مذاهب السلف، خبيرا بالقياس وأصوله، وعلاوة لذلك تمتاز شخصية المجتهد بالزهد والورع ولا يتبع هواه فيها يجتهد ويستنبط.

من اتصف بالشروط المذكورة أعلاه وترى ملامح تلك الشروط في آثاره الاجتهادية واستنباطاته الفقهية ويكون

متحليا بالأخلاق الكريمة الفاضلة لدرجة يحترمه عامة الناس وخواصهم ويعترفون بتفوقه العلمى، من اتصف بهذه الأوصاف فهو مجتهد في المنظور الإسلامي وله حق الاجتهاد، ومن لم يتخلق بتلك الأوصاف والأخلاق والشروط المذكورة فليس له حق الاجتهاد وإن كان عالما وعليه أن يقلد أحد الأئمة المتبوعين بمذاهبهم.

ولقد اعترفت الأمة الإسلامية بالتفوق العلمى للأئمة الأربعة وأخذت اجتهاداتهم بعين الاعتبار، كما اعترفت بأنه لم يوجد لهم نظير في عهدهم ولا بعدهم". (١)

وعلى النقيض من هذا الكلام تمامًا تلك الأفكار العجيبة التي نقلها إلى الهند الشيخ إسهاعيل الدهلوى الشهيد عندما كتب كتابه الذي ردد فيه كلام محمد بن عبد الوهاب النجدى، والذي سمّاه "تقوية الإيهان"، فيه قال:

"ولا يتوقف فهم كلام الله ورسوله على علم غزير، وذكاء حاد، فإن الأنبياء لم يبعثوا إلا لهداية الضلال، وتعليم الجهال، وقد قال الله تعالى في سورة الجمعة: ﴿ هُوَ اللّٰهِ مِن بَعَثَ فِي اللّٰمُ مِيّاتِ رَسُولاً مِّنْهُمْ يَتَلُواْ عَلَيْهِمْ اللّٰهِ عَلَيْهِمْ

<sup>(1)</sup> العقيدة في الإسلام للإمام أحمد رضا خان البريلوى، مركز أهل السنة بركات رضا، الهند، ٢٠٠٤م، ص٣٩. وفيه بيان لعقيدة الإمام، عقيدة أهل السنة وهي موجودة بكاملها في ملاحق الكتاب، الملحق رقم (١).

......النصاف (الإمام.....الله على المناسلة المنا

ءَايَنتِهِ وَيُزَكِّمِ مَ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكَمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبَلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ وقد من الله بذلك على عباده، فمن مضى بعد ذلك يقول: إنه لا سبيل لغير العالم إلى فهم ما جاء به النبي، ولا طاقة لغير من سمت همتهم وتزكت نفوسهم أن يعمل بتعاليمه، ويسلك طريقه، فقد أنكر هذه الآية، وكفر بهذه النعمة.."(۱).

أصبح الشيخ إسماعيل الدهلوى بهذا الكتاب أول من خرق إجماع المسلمين في الهند، حيث لم تكن الهند تعرف قبله إلا أهل السنة والشيعة. ".

انتشرت أفكار الوهابية بسرعة بين نفر ليس بقليل من العلماء والمشايخ، وهؤلاء بدورهم انقسموا إلى فريقين. فريق تحرر نهائيا من المذاهب الفقهية وهم أهل الحديث، والفريق الآخر تمسك بالمذهب الحنفى مع تمسكهم بعقيدة الوهابية في تكفير وتشريك وتبديع المسلمين وهم أهل "ديوبند"، "ولم تقبل كل واحدة منهما لقب الوهابي لانتسابها إلى الحركة الوهابية صراحة، وذلك خوفًا من استنكار الناس" ".

\* \* \*

تعرّفنا ـ سابقًا ـ على جماعة "ديوبند"، وآن لنا الآن أن نعرف شيئا عن

170 \_\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> رسالة التوحيد، يعنى ترجمة كتاب "تقوية الايمان" ص٢٦.

<sup>(2)</sup> الإمام أحمد رضا خان وأثره في الفقه الحنفي، رسالة ماجستير، مشتاق أحمد، مؤسسة أشرف بلاهور، باكستان، ١٩٩٧م ص١٠٠.

<sup>(3)</sup> الإمام أحمد رضا خان وأثره في الفقه الحنفي ص١٠١.

أهل الحديث محاربي المذاهب الفقهية ومنكرى التقليد.

\* \* \*

## جماعة أهل الحديث

ظهرت هذه الطائفة في الهند في القرن الثالث عشر الهجرى، تولى زعامتها في الهند الشيخ محمد نذير حسين الدهلوى، والسيد صديق حسن خان القنوجي، وعاونهما الشيخ حسين البهوفالي، والشيخ محمد بشير السهسواني، والشيخ محمد حسين البتالولي وغيرهم الذين قاموا بنشر عقائدهم الخاصة في شبه القارة الهندية، وكانت جماعة أهل الحديث

......لإنصاف (الإمام......

في استنباط المعانى والفتاوى على طريقتهم الخاصة، يقفون مع ظواهر النصوص ويطلقون لأنفسهم حرية الأخذ عنها، ولذلك رفضوا الآراء الفقهية والفتاوى العلمية التي كانت نتيجة لاجتهاد أئمة المذاهب الأربعة، واعتمدوا على ظاهر القرآن والسنة التي رويت من الطريق المقبول عندهم، وبعبارة أخرى ذهبوا إلى حرمة التقليد ووجوب الاتباع بصريح الكتاب والسنة، وإبطال حجية القياس والإجماع، بل سلك بعضهم مثل الشيخ عبد الحق بن فضل الله البنارسي، والشيخ عبد الله الصديقي وغيرهما مسلك الإفراط، وبالغوا في حرمة التقليد واتهموا المقلدين بالابتداع واعتبروهم أهل الأهواء ووقعوا في أعراض الأئمة، ولا سيها الإمام الأعظم أبو حنيفة النعان وأصحابه، وأنزلوهم إلى مرتبة لا تليق بهم، وظنوا فيهم ظنونًا سيئة وطعنوا على مقلدى المذاهب الأربعة كلها فقالوا:

١- إن مقلدي المذاهب الأربعة ليسوا من أهل السنة والجاعة.

٢- إن فرقة المقلدين من الفرق الضالة وغير الناجية.

٣-إن مقلدى المذاهب الأربعة يجب قتلهم.

٤- إن فرقة الأحناف من المرجئة الضالة المبتدعة.

ومن عجيب أمر هؤلاء أنهم جعلوا تقليد المذاهب الأربعة حرامًا واستكرهوا إطلاق لفظ "الحنفى" و "الشافعى" وغيرهما، وقد جاوز بعضهم حد الاعتدال في النكير على مقلدى الأئمة الأربعة، وأنكروا

حجية الإجماع والقياس ولم يعدوهما من الأدلة الفرعية. (١)

\* \* \*

## "اللامذهبية أخطر بدعة تهدد الشريعة الإسلامية"

عندما كتب الدكتور البوطى كتابه القيم: "اللامذهبية أخطر بدعة تهدد الشريعة الإسلامية" هاجمه الوهابيون هجومًا شديدًا، وشنوا عليه حربًا تولى كبرها من كبار دعاتهم في بلاد العرب الشيخ الألباني ومحمود مهدى الاستانبولي وخير الدين وانلي الذين كتبوا كتابا للرد عليه في ٣٥٠ صفحة بعنوان "المذهبية المتعصبة هي البدعة" ويصف الدكتور البوطي محتويات هذا الكتاب فيقول:

"ولقد جاءت مباحث هذا الكتاب كلها وسط أجيج من السباب والشتائم المستعرة المحمومة، و"الرّدح" العجيب الذي لم أجد مثله في أي كتاب آخر لأي باحث مها بلغ به المستوى أو انحرف به الاتجاه.

ورغم ما أعلمه من أنه كتاب مغمور فإنى لأرجو - غلصًا - من القارئ أن يفتش عنه ثم يصبر على قراءته إلى آخره، وإن كنت أدعوه بذلك إلى قراءة شتمى بأقذع أنواع السباب، فإن في وقوف القراء على هذا النوع من الحديث مع الآخرين ما يوضح هَويّة هـؤلاء الناس وحقيقة

<sup>(1)</sup> الإمام أحمد رضا خان وأثره في الفقه الحنفي ص١٠٢.

......إنصاف (الإمام......الله الله مام.....

مستواهم، و يجعلني في غنى عن الإطالة في تحذير الناس منهم.

ولا ينبغى أن أنفض عن نفسى شيئا من سبابهم وشتائمهم بعد أن أغرقوا بها خيرة سلفنا الصالح -رضى الله عنهم وأفضل كتبهم ومؤلفاتهم.. لقد كان الغزالى - رضى الله عنه مارقًا من الدين بنظرهم، وكان الإمام الباجورى أحمق في حكمهم ونص كلامهم، وكان أبوحنيفة جاهلاً إلا ببضعة أحاديث لم يحفظ سواها - في رأيهم -. والشيخ محمد الحامد -عليه رحمة الله - سائرًا على سنن المجوسية.. وعليه من الله ما يستحق.. ولم يخرِّج إلا حفنة من الشبان المسلوبين والحمقى.. (1)

ويصف الدكتور البوطى -فى كتابه- ألاعيب هذه الطائفة وأكاذيبهم وتلبيسهم على المسلمين واتخاذهم كل وسيلة -بلا رادع من دين أو خلق- لنصر فكرهم المعوج وإنكارهم لبعض أقوالهم حسب مقتضى الحال ثم يقول:

"ولكن الواقع الذي يعلمه عنهم كل من ابتلى بهم أنهم لا يتركون إنسانا لهم عليه سلطان حتى ينتزعوا ثقة الأئمة الأربعة من قلبه، ويشعروه أنه ليس إلا واحدًا مثلهم،

.

<sup>(1)</sup> اللامذهبية أخطر بدعة تهدد الشريعة الإسلامية، د. محمد سعيد رمضان البوطى، مكتبة الفارابي، دمشق، سوريا، ص١١١.

يستطيع أن يفهم كما فهموا، ويجتهد كما اجتهدوا. ثم يحملوه على أن لا يقبل أى حكم شرعى حتى يسأل عن دليله من الكتاب والسنة، وطالما رأينا أتباعهم من العوام وجهلة الناس يعترضون الأئمة والعلماء في المساجد والطرقات يجادلونهم في اجتهادات الشافعي وأبي حنيفة، ويصرّون إصرارهم على أنهم لا يعتدون بتقليد هؤلاء الأئمة، وإنها عمدتهم هي الكتاب والسنة، ولو كلفت أحدهم أن يقرأ لك ثلاث آيات من القرآن لأسمعك فيضًا من اللحون والتكسر والأخطاء"()

ثم أورد تفاصيل مناقشة دارت بينه وبين أحد دعاة اللامذهبية في فصل وصفه بقوله: "لعل هذا الفصل يفوق في الأهمية سائر فصول هذه الرسالة."

وأهمية هذه المناقشة، أو الذي استخلصته منها -أكثر من غيره - هو أن هؤ لاء الناس الذين يدّعون العلم يتعاملون مع الدين باستخفاف شديد لا يتعاملون بمثله عند شراء كيلو طهاطم أو خيار.

وسوف تجد نص هذه المناقشة ضمن ملاحق هذا الكتاب إن شاء الله تعالى. (ملحق رقم٧).

\* \* \*

هذه الصورة التي استعرضنا بعضا من جوانبها ألقت مزيدًا من

<sup>(1)</sup> اللامذهبية أخطر بدعة تهدد الشريعة الإسلامية ص١١٣.

الضوء على تلك المدارس التي نشأت، ونمت، وتضخمت، وسارعت في تشتيت الأمة وتفريقها شيعًا يحارب بعضها بعضا.

وهذا يبين -أيضًا- قيمة الهدف الثالث من الأهداف التي حدّدها الشيخ الإمام، وسخّر لها حياته المباركة الطيبة.

قال الدكتور مسعود أحمد:

"رفع أهل الحديث لواءهم ضد التقليد الفقهى، وادعوا الاجتهاد لأنفسهم، واعترضوا وانتقدوا على الفقهاء ومقلديهم بشدة، ومن حملة ألوية عدم التقليد وقادة هذه الفرقة في الهند: الشيخ إسهاعيل الدهلوى (الشهيد)، والشيخ نذير حسين الدهلوى، والشيخ ثناء الله الأمرتسرى والشيخ صديق حسن خان وغيرهم، وكان الإمام أحمد رضا يعد موقفهم هذا من التقليد بعيدا عن الفهم الصائب وعاملا قويا لتمزيق شمل المسلمين وتفكيك عراهم، ومناقضا لما قاموا به أنفسهم في مجال العمل فإنهم كانوا مضطرين بالرغم من إنكارهم التقليد وعلى الأقل لم يكن لهم سبيل إلى التخلص من ربقة الاتباع وتقليد عالم من علمائهم الموثوق بهم، فإن كل مسلم لا يقدر على استنباط واستخراج المسائل والأحكام من

......إنصاف (الإمام......الاسمان)

الكتاب والسنة. "(١)

وقال الأستاذ مشتاق أحمد شاه:

"وقد كان الإمام أحمد رضا خان أيضًا من أبرز علماء الحنفية وأشدائهم على اللامذهبية الخارجين عن المذاهب الأربعة، وقد صنف رسائل عديدة وكتبًا كثيرة تؤيد الدين الحق، وتدحض الأفكار الزائغة، وترد على ما ظهر من غالفة الأئمة واتباع الهوى باسم الدعوة إلى الكتاب والسنة، كما كتب: "الفضل الموهبي إذا صح الحديث فهو مذهبي" شارحًا قول الإمام الأعظم أبي حنيفة و رحمه الله تعالى وقد صنف مدافعًا عن مذهب الإمام أبي حنيفة فى الرد على اللامذهبين: "حاجز البحرين الواقي عن جمع الصلاتين" وصنف في أهمية التقليد: "أطايب الصيب على أرض طيب"، وكتب رسالته "أجلى الأعلام بأن الفتوى على قول الإمام" في أن أساس الفتوى للحنفية قول الإمام الأعظم رحمه الله تعالى""

\* \* \*

<sup>(1)</sup> الشيخ أحمد رضا خان البريلوي وشيع من حياته وأفكاره، ص٣٧.

<sup>(2)</sup> الإمام أحمد رضا خان وأثره في الفقه الحنفي، ص١٠٤.

|       | (انصاف (الإمام |
|-------|----------------|
| ••••• |                |

## مفتى الأمة:

كان الإمام الشيخ -كما رأينا سابقا- معظمًا لله وللرسول وللأربعة الخلفاء أبى بكر وعمر وعثمان وعلى، ولسائر الصحابة، ولسلف الأمة وعلمائها المجتهدين لاسيما أئمة المذاهب الفقهية الأربعة، ولجميع أولياء

177

الله الصالحين، ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمَ شَعَتِبِرَ ٱللَّهِ فَاإِنَّهَا مِن تَقُوَى اللهِ الصالحين، ﴿ ذَالِكَ وَمَن يُعَظِّمَ شَعَتِبِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوَى اللهِ وَٱلَّقُواْ ٱللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱللَّهُ ﴾.

"كان ـ رحمه الله تعالى ـ ينظر إلى الفقه نظرة مهابة وإجلال لما فيه من إدراك مقاصد الشارع، ولما يترتب على أحكامه من العواقب"()

أهّله الله للإفتاء في كل ما يتعلق بحياة المسلمين، فكان وجوده بين الناس جلاءً للظلمات، وهدايةً للحياري، وتثبيتًا للمؤمنين، وقد بدأ في الإفتاء في سن مبكرة جدًا، في سن الرابعة عشرة، وظل في مقام الإفتاء أربعة وخمسين عامًا.

استفتاه المسلمون من أنحاء العالم الإسلامي على اتساع رقعته وتوزعه بين قارات الدنيا. وكان يفتى باللغة العربية والفارسية والأوردية، وتترجم بعض فتاواه، فكان نتاج ذلك هذه الموسوعة الفقهية الفريدة المسهاه: "العطايا النبوية في الفتاوى الرضوية" التي تنتظم ثلاثين مجلدًا كبيرًا تقريبا، وقد أدهشت كثيرًا من العلماء لسعة بصيرة الإمام ودقة بحثه وتحقيقه حتى قال أحدهم: "والله لو رآها أبو حنيفة النعمان ـ رحمه الله تعالى ـ لأقرت عينه، ولجعل مؤلفها من جملة الأصحاب".

قال الشيخ الإمام ـ رضى الله عنه: "إن الاستفتاءات تأتينا من أقطار الهند وبلاد أخرى مثل أفغانستان وبورما والصين وإفريقيا وأمريكا والعراق والحرمين الشريفين فتجتمع عندنا في بعض الأحيان حوالي

<sup>(1)</sup> الإمام أحمد رضا خان وأثره في الفقه الحنفي ص٢٠٢.

أربعهائة استفتاء، وإنى بعون الله أقوم بخدمة الإفتاء منذ إحدى وخمسين سنة، والحمد لله نقوم بالإفتاء منذ عهد جدنا الشيخ رضا على خان حتى يومنا هذا".(1)

وقد اشتهر أن للإمام ما يقرب من ثلاثهائة كتاب فى الفقه منها أيضا "جد الممتار على ردّ المحتار" فى خمس مجلدات، قيل عنه إنه من مآثر الشيخ العظيمة، ومن درر الفقه الغالية التى يفتخر بها الفقه الإسلامى.

ومنها كتاب: "كفل الفقيه الفاهم في أحكام قرطاس الدراهم". الذي صنفه في مكة المكرمة في أقل من يوم ونصف عندما سُئل عن النقود الورقية اثنى عشر سؤالا، وكان ذلك عند أول استعالها بدلاً من النقود الذهبية والفضية.

فلما عُرض على علماء الحرمين أكبروه وأعجبوا به غاية الإعجاب، وكانت مكة والمدينة في ذلك الوقت مجمع العلماء والفضلاء من أنحاء العالم الإسلامي.

وصف الإمام أحمد رضا خان وقع الكتاب عليهم بقوله:

"نظر علماء مكة الكرام والفقهاء العظام "كفل الفقيه" وسمعوه ونقلوه، والحمد لله كلهم أشادوا به إشادة بالغة مثل شيخ الأئمة والخطباء كبير العلماء مولانا أبى الخير ميرداد الحنفى، وعالم العلماء المفتى سابقا والقاضى حاليا العلامة مولانا الشيخ صالح كمال الحنفى، ومولانا حافظ

<sup>(1)</sup> الإمام أحمد رضا خان وأثره في الفقه الحنفي ص١٥٣.

......إنصاف (الإمام......

كتب الحرم الفاضل السيد إسماعيل خليل الحنفى، ومولانا مفتى الحنفية عبد الله صديق حفظهم الله تعالى"().

\* \* \*

رأينا ـ قبل صفحات ـ كيف أن الله منّ على الشيخ بعلوم جمة حتى قيل إنها بلغت ستين علما، ولقد وظف هذه العلوم في مجال الفتوى أيضًا، فما من مفتى إلا ويحتاج للرجوع - في بعض المسائل - لأهل الاختصاص مثل الأطباء أو الفلكيين أو أهل الزراعة أو الصاغة وهلم جرا.. أما الإمام أحمد رضا فإنه كان مستغنيا بنفسه - وبها أفاض الله عليه من العلوم - عن سؤال غيره، فهو - بلا مبالغة - جهة الاختصاص - أيضا في شتى العلوم، ومن فتاويه ما يبين ذلك بجلاء.

قال الأستاذ مشتاق أحمد:

إن الإمام أحمد رضا خان تبحر في العلوم الدينية كالتفسير والحمديث والرجال، وأصول التفسير، والحديث، وأصول الفقه، ورسم المفتى، وتوسع في غيرها من الفنون، كاللغة، والهيئة، والنجوم، والتوقيت، وصنف في كل ذلك تصانيف تشهد ببراعته، وحذقه وابتكاره في كل فن، واستطاع بمقدرته الهائلة أن يدقق نظره في الفقه ويستخدم تلك العلوم لحل مشاكل الفقه، ويبلغ في بحوثه

<sup>(1)</sup> نفس المرجع، ص ٢٠٢.

......إنصاف (الإمام......

مبلغا يقصر عنه العلماء الذين لم يتبحروا في تلك الفنون، وهذه الميزة تتجلى في فتاواه، كما يعرفها من طالعها، وهنا جدير بنا أن نشير إلى شيء من الشواهد:

يقول الإمام السبكى الشافعى: لو شَهدت بينة برؤية الهلال ليلة الثلاثين من الشهر، وقال الحساب بعدم إمكان الرؤية تلك الليلة. عُمل بقول أهل الحساب، لأن الحساب قطعى، والشهادة ظنية. وسئل الشهاب الرملى الكبير عن قول السبكى هذا ـ فأجاب بأن المعمول به ما شهدت به البينة، لأن الشهادة نزّ لها الشارع منزلة اليقين، وما قاله السبكى مردود، ردّه عليه جماعة من المتأخرين ـ وما قاله السبكى مردود، ردّه عليه جماعة من المتأخرين ـ أهد. علق عليه الإمام أحمد رضا خان في جد الممتار فقال:

"أقول ـ إن شاء الله تعالى ـ بالتفصيل، والأمر فيه أن هنا باين:

- ١- باب قواعد رؤية الهلال.
- ۲- باب سير النيرين وطلوعهما وغروبها ومنازل القمر.

الأول لا عبرة به، لاختلافهم أنفسهم فيه كثيرا، وعدم حصولهم على قول قاطع، كما لا يخفى على من يعرف الفن، ولذا لم يعرج عليه في المجسطى مع إيراده ظهور المتحيرة والثوابت، واختفائها، على منه بأنه شئ لا يدخل تحت الضبط، وهذا هو الذي ردّه أئمتنا رضى الله تعالى

عنهم.

والثاني يقيني لا شك، تشهد به أكثر من آية في القرآن العظيم، كقوله تعالى: ﴿ ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ بِحُسْبَانِ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَٱلشُّمْسُ تَجۡرِي لِمُسۡتَقَرِّ لَّهَا َ ذَالِكَ تَقَدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾ ﴿ وَٱلْقَمَرَ قَدَّرْنَهُ مَنَازِلَ حَتَّىٰ عَادَ كَٱلْعُرْجُونِ ٱلْقَدِيمِ ﴾ فإن قالت الحُساب العلماء العدول بعدم إمكان الرؤية بناء على الأول، وشهدت البينة العادلة بالرؤية، قبلت ـ وإن بنوه على الثاني كما في المسألة الثانية فإنه من المقطوع به الذي لا يتخلف أن الهلال يمكن أن يرى عادة ما لم يبعد عن الشمس عشر درجات، بل أكثر، فرؤيته نهارًا قبل طلوع الشمس، وليلا بعد غروبها يستلزم قطعا سير القمر في نهار واحد أكثر من عشرين درجة، ومعلوم قطعا أنه لا يسير في يوم وليلة إلا نحو اثنتي عشرة درجة، فيكون في ذلك تبديل سنة الله، ولن تجد لسنة الله تبديلا، فحينئذ يقطع العالم أن الشهود شبه لهم، والقطعي لا مرد له ولعل هذا مراد الإمام السبكي -رحمه الله- فيكن التوفيق.

ونظير ذلك واقعة رمضاننا هذا عام ألف وثلاثمائة وثلاثين، صام الناس كلهم في أقطار الهند جميعا يوم

الخميس، فلم كان الثامن والعشرون من الشهريوم الأربعاء شهد في "بدايون" عند صاحبنا المولى عبد المقتدر ثلاثة أو خمسة أنهم رأوا الهلال، وكان في سحاب، فقبل وأمر الناس بالفطر، فلم يقبله إلا ناس من أنفاره، مع أنا نعلم قطعًا أن الشهود غلطوا لوجوه خمسة كلها مبنية على الباب الثاني دون الأول.

أولها: أن اجتهاع النيرين كان في هذا النهار، نهار الأربعاء على تسع ساعات و١٨ دقيقة بالساعات الرائجة، فيستحيل عادة أن يرى بعد تسع ساعات وعدة دقائق، لأن غروب الشمس كان الساعة السادسة و٣٣ دقيقة.

ثانيها: أن غروب القمر المركزى الذى هو المعتبر فى غروب الهلال لأنه لا يكون إلا فى النصف الأسفل من القمر وقع الساعة السادسة و٣٩ دقيقة، أى بعد ١٦ دقيقة من غروب الشمس، ومعهود قطعًا أنه بعد غروب الشمس إلى ٢٠ دقيقة تكون لأشعتها صولة لا يمكن أن يرى معها هلال التاسع والعشرين عادة، فإذا بلغ الهلال حد الرؤية كان قبل ذلك تحت الأرض بدقائق، فكيف يرى؟

ثالثها: أن الفصل بين تقويمة النيرين عند الغروب لم

يكن إلا نحو خمس درجات، والشمس في الدرجة ١٩ من السنبلة، والقمر في ٢٣ منها ومعلوم أن رؤية الهلال على هذا الانفصال خلاف السُّنة المستمرة المعلومة من خالقه ذي الجلال.

رابعها: أن الهلال طلع في الليلة بعدها ضئيلا دقيقًا قريبا من الأفق لم يره الناس إلا بكلفة شديدة، ولولا قرب الزهرة منها لما كان يرجى أن يرى، ولم يمكث بعد غروب الشمس إلا إحدى وخمسين دقيقة، لأن غروب الشمس يوم الخميس كان على ساعة ست و ٢٢ دقيقة وغروب القمر الساعة السابعة و ١٣ دقيقة، ومعهود قطعًا أن مثله لا يكون لابن ليلتين.

خامسها: أن شهر شوال الحاضر يكون ـ إن شاء الله تعالى ـ ثلاثين يوما، فيوم الجمعة إن صفت السهاء فسيرى الكل أنه لا هلال، فيلزم على حسابهم أن يكون شوال واحدا وثلاثين يوما، وهذا محال وبالجملة فلا شك فى بطلان شهادتهم، وإنها الأمر أنه كان سحاب، وكانت هناك الزهرة، فرأوها من وراء حجاب، فتخيلوها هلالا، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم."

## مجدد المائة الرابعة عشر "

(1) الإمام أحمد رضا خان وأثره في الفقه الحنفي ص ٢٣٠-٢٣٤، نقلا عن "جد الممتار" للإمام أحمد رضا خان الجزء الثاني ص ١٩.

(2) هذا الفصل نقلا عن كتاب من أقطاب الأمة في القرن العشرين ط٣، ص٧٠.

...............إنصاف (الإمام............

فى عام ١٣١٨هـ - ١٩٠٠م انعقدت حفلة عظيمة بمدينة "بتنة" بالهند، وحضرها المئات من علماء الدين النابهين من أهل السنة والجماعة من أرجاء الهند وخلعوا عليه هذا اللقب "المجدد" وذلك في حضور علماء أكبر منه سناً.

قال د. حسين مجيب المصرى: "وقد لزمه هذا اللقب الذى عُرف به بين أهل زمانه إلى يومنا هذا، وقد اعتز بهذا اللقب إلى حد أن شكر الله على نعائه فمدح نفسه، ولكن في تواضع جم ولم يقل إلا حقا:

وعالم أهل سنة مصطفانا مجدد عصره الفرد الفريد وعالم أهل سنة مصطفانا مجدد عصره الفرد الفريد وأسفار بها إسفار صبح

ووصفه الشيخ موسى على الشامى من أفاضل علماء الأزهر الشريف بقوله: "إمام الأئمة، المجدد لهذه الأمة أمر دينها، المؤيد لنور قلوبها ويقينها، الشيخ أحمد رضا خان بلّغه الله في الدارين القبول والرضوان."

ومدحه العلامة الشيخ محمد على بن حسين المالكي من مكة المكرمة بقصيدة منها قوله:

عدل رضا فى كل نازلة عَدَتْ خان البريلوى من به الخلق اهتَدَتْ فعلى تقدمه البرية أجمعَتْ فعلى تقدم، آيات رفعته رَقَتْ

محيى علوم الدين أحمد سيرة مولى الفضائل أحمد المدعو رضا قالا وأنعم بالمحكم ذى التقمى الطيب بن الطيب بـ

ومع تبحره فى شتى العلوم مما شهد له به أعداؤه قبل أصدقائه فإنه ـ رضى الله عنه ـ لم ينسب لنفسه من ذلك شيئا قط، وإنها أقر دائها أن هذا من عطاء الوهاب على يد سيد الكائنات صلى الله عليه وسلم الذى قال: "إنها أنا قاسم والله يُعطى". وقد عبر عن هذا المعنى الراسخ فى فؤاده والمستقر فى ضميره مرارا، ومن ذلك قوله:

صلى الله عليه مع من يصطفى صلى عليه القادة الأكسارم كله ولا يرجى لغيسر نائسل في الدين والدنيا والأخسرى للأبد

وكل خير من عطاء المصطفى الله يعطى والحبيب قاسم ما نال خيرا من سواه نائل منه الرجا منه العطا منه المدد

وليس لجودك السامى انتهاء فليس البحر ينقصه الدلاء

وقوله فى قصيدة أخرى: رسول الله فضلك يس يحصى فإن أكرمتنا دُنيا وأخرى

تلك كانت نبذة سريعة عن حياة هذا الإمام التي امتلأت بالعطاء، وتزينت بالجهاد في سبيل الله في أعظم مواطن الجهاد التي لا يقوى على الثبات فيها إلا فحول الرجال.

لو أنه جاهد في سبيل الله في مجال الفتوى ـ فقط ـ كما أداها ـ لكان ذلك

...............إنصاف (الإمام............

حسبه وما أسعده به عند ربه.

ولو أنه جاهد في سبيله في مجال الردّ على أهل البدع والزندقة ـ فقط ـ لكان ذلك حسبه وما أسعده به عند ربه.

ولو أنه جاهد فى سبيله ـ سبحانه ـ فى مجال الدفاع عن سيد المرسلين وحبيب رب العالمين ضد أعدائه والمتطاولين على مقامه المنيف صلى الله عليه وسلم لكان ذلك حسبه وما أسعده به عند ربه.

ولو أنه جاهد ـ فقط ـ فى مجال إحياء محبة النبى صلى الله عليه وسلم فى الأمة من جديد، ومدحه بقصائد يُتغنى بها لكان ذلك حسبه وما أسعده به عند ربه.

ولكن الله جلّت قدرته جمع فيه كل هذه الخصال ـ وغيرها ـ فكان أمة في رجل، ورجلا تحمّل عن أمة، وأدى ما عليه كاملاً غير منقوص.

اللهم اجزه عنا وعن الإسلام خير الجزاء، وصل اللهم على إمام المجاهدين وقدوة المخلصين وأعبد العابدين وأزهد الزاهدين سيدنا محمد وعلى آله وصحبه، وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين.

\* \* \*

لعلك ـ بعد هذا ـ يا صديقى الدكتور ـ تقول: ربها من جاءوا بعد الشيخ الإمام هم الذين انحرفوا بمنهجه! ولكن هذا لم يحدث قط، لأن الانحراف عن منهج الشيخ المؤسس له علامات لا تخفى على عين.

......إنصاف (الإمام......

والمثال الذي يحضرني الآن ويصلح أن يكون دليلاً على ما ذكرت هو الجمعية الشرعية للعاملين بالكتاب والسنة التي انحرفت عن الطريق الذي رسمه الشيخ المؤسس الإمام محمود خطاب السبكي حيث تنصل أتباعه من صوفيته، ولما كان الشيخ قد تعرض لها بالذكر في كتبه تم تجاهل معظم مؤلفاته، بل تم تجاهل الشيخ - نفسه - فلا تجد له أثرًا في خطب وعاظ الجمعية التي قامت منذ حياة الشيخ على أمر الدعوة في أنحاء مصر، إلا قليلين منهم لا يزالون على العهد.

أما الإمام أحمد رضا خان البريلوى فهو حاضر لا يغيب عن خلفائه وأتباعه ومحبيه، ويشهد على ذلك مئات الرسائل والمؤلفات في مختلف اللغات التى كتبوها عنه، ويشهد على ذلك أيضا التزايد الملحوظ في نشر مؤلفات الإمام وترجمتها وتحقيقها والتعليق عليها، ويشهد على ذلك أيضا ـ قصائده في مدح خير البرية صلى الله عليه وسلم التى يترنم بها المنشدون ليس في القارة الهندية فحسب، ولكن في معظم أنحاء الدنيا أينها وأجد له أتباع ومحبون، ويشهد على ذلك أيضا عشرات المدارس والجامعات المعروفة بمدارس أهل السنة ـ التى تدرس علوم الشيخ وتسير على منهجه وطريقته والتى يتزايد عددها يوما بعد يوم. (انظر الملحق رقم ٥).

منذ أيام - وأنا أكتب هذه السطور - استنارت مصر بزيارة الشيخ الكبير محمد أختر رضا القادرى الأزهرى (المعروف بتاج الشريعة) المفتى الأعظم بالهند، حفيد الإمام أحمد رضا خان البريلوى والقائم على جماعته، ورأيت حديثه عن جده الإمام أكثر من حديثه عن نفسه،

..............إنصاف (الإمام......

واعتزازه بجده الإمام أعظم من اعتزازه بنفسه، ورأيت تمسكه بها أرساه جده من القواعد ومن الثبات على الحق مما يثير الإعجاب حقا.

كان الإمام أحمد رضا يحرّم التصوير، وكانت وفاته في سنة ١٩٢١م، واليوم ـ بعد ما يقرب من تسعين عامًا على وفاته حدثت في الدنيا تغييرات هائلة وأصبح التصوير كالماء والهواء لشعوب الأرض لا يكاد أحد يتصور الحياة إذا غاب التصوير عنها. ومع ذلك وجدت للشيخ الجليل محمد أختر ضمن مؤلفاته كتابًا في تحريم التصوير. وعلمت من أتباعه ومحبيه أنه لا يسمح بالتصوير في مجلسه، حتى أنه لا توجد له صورة متداولة بينهم.

ورحت أتأمل في هذا الأمر وأقول لنفسى: لو أن علياء الأمة اتخذوا نفس الموقف من التصوير لربيا أصبح العالم على غير الشكل القبيح الذي نراه عليه، تأمل في أبواب الفساد التي فتحت على الدنيا كلها من باب التصوير وحده حتى تقدر لهؤلاء الرجال جهودهم في خدمة الدين وثباتهم على الحق.

أَتَذكر أنه في ستينات القرن العشرين دخل التلفزيون مصر لأول مرة، وأصبحت مشاهد الخمر والمجون والعرى في كل بيت حتى إن رجلاً فاضلاً قال بمرارة: إنى لم أفكر في حياتي قط أن آخذ أهل بيتي وأولادي إلى ملهى ليلي والآن ـ بعد التلفزيون ـ دخل الملهى الليلي بيتي ـ عنوة ـ في كل وقت.

نعم.. هذه فتاوى المخلصين، رجال الله الصادقين، الذين يدورون مع

..... إنصاف (الإمام......

الحق حيث دار، لا يلزمون أنفسهم بغيره، ولا يراعون في ذلك إلا الله، يعلموننا درسًا مهمًا، فحواه: أن الباطل لابد أن يظل مرفوضًا من أهل الحق مهما علا شأنه واستشرى وانتشر..

\* \* \*

نظرت إلى وجه الشيخ الكبير محمد أختر والبهاء يكسوه، والسكينة والوقار يجللانه، واستمعت إلى كلماته ـ بلغة عربية صحيحة ـ تخرج من فمه في قوة وثقة تصدح بالحق المبين

فوجدتني أقول:

سبحان الله... ذرية بعضها من بعض.

\* \* \*

اللهم صل وسلم وبارك على حبيبك سيدنا محمد جدّ كل تقى، وحبيب كل ولى، وخصيم كل مارق شقى. رئيس الطائفة المؤيدة المنصورة وإن قل عددها أو خفت في ضجيج الناس صوتها. اللهم صل عليه وعلى آله وسلم تسليها كثيرا وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

\* \* \*